# Lavant

# das jenseitige Aguntum

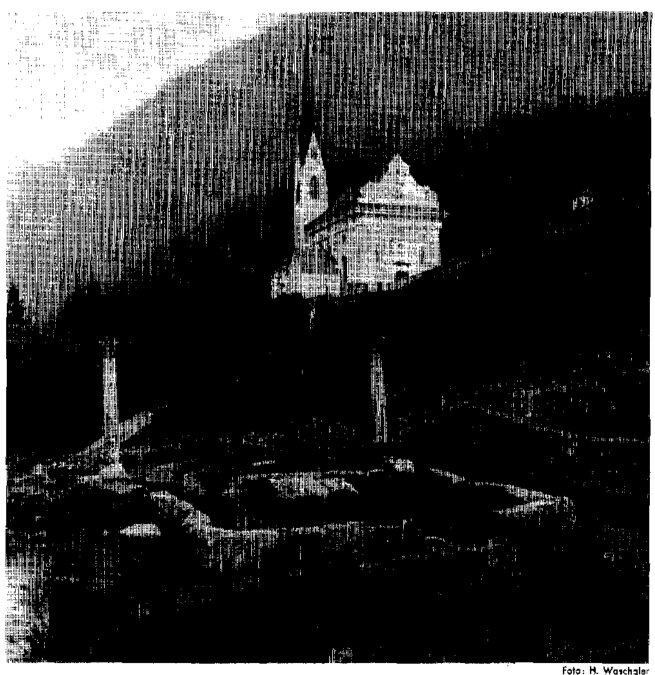


# Mittoler inatblätter

41. Jahrgang

Donnerstag, 25. Oktober 1973

Nummer 7 - 10



# Auf dem Kirchbicht von Lavant

# Dr. Stefan Karwiele, Besterreichisches Archaologisches Institut

# Cavant ein Schwerpunkt in der Frühgeschichte Osttirols

### Inhaltsübersicht

Einleitung

- Der Anstoß
- Ш Gestalt und Lage des Kirchbichis
- Die ältesten Funde
- Die romerzeitlichen Funda
  - 1) Die Nektopole
  - 2) Der Kultbezirk
  - 3) Die Funde
- Die spätentiken Funde
  - 1) Die Fliehburg
  - Die Bischofskirche
  - Die Entetehung der Anlage
  - Die historischen Grundlagen
- Die nachantiken und frühmittelalterlichen Funde
  - Die Bischofskirche
  - 2) Der "Felssturz" 3) St. Uirtch

  - 4) St. Peter
- VII Die historische Entwicklung Osttirols vom Jahre 406 n. Chr. bls ins hohe Mittelalter
- VIII Lavant Im Hochmittefalter
  - 1) Burg Trettenstein
  - 2) St. Peter
- Die letzten Bauten
- Der Name Lavant
- Der Kult auf dem Kirchbichl
  - 1) Die Patrozinien
  - 2) Der Widderzug
  - 3) Das Milchopfer
- XII Zusammenfassung

# Einieltung

Vor 25 Jahren, am 16. August 1948, setzte Franz Miltner zum ersten Male den Spaten In Lavant an, womit eine neue Ara erchäolo-glacher Forschung in Osttirol begann. Dio Grabung auf dem Kirchbichi war dem Österreichlachen Archäologischen Institut vom Kulturamt der Tiroler Landesregierung übertragen worden. Seither erblickt das Institut in der Erterschung des Ager Aguntinua, des antiken Osttirol, eine der bedeutendsten Aufgaben innerhalb seines Programmes, was in der jährlichen Delegierung eines oder mehrerer Wissenschafter seinen Ausdruck findet. Milltner, dem 1950 bis 1953 von R. Stig-litz, 1952 und 1954 bis 1956 von W. Al-zinger und 1954 von F. Gschnitzer assistiert wurde, arbeitele in insgesamt neun Kampagnen an die 360 Tage auf dem Kirchbichl, dessen Untersuchung er 1956 zu einem vorläufigen Abschluß brachte. Wenngleich er

seine Ergebnisse auch Jedesmal raach und verhältnismäßig ausführlich veröffentlichte, hat er doch nie die Zelt gefunden, eine wirklich ins Detail gehende und umfassende Publikation vorzubereiten. Dies hat dazu geführt, daß schon sehr bald eine heftige Kritik an seinen Interpretationen entbrennte, die manches zu Recht verwarf, vieles aber völlig unzutrelfend in Zweifel zog. Ee sollte in diesem Zuaam-menhang nicht verschwiegen werden, deß Miltner – der sicher das Stigma des Genialen trua -- untor dem Streit um Lavant sehr litt, und daß dieser ihm, dem ohnehin hektischen und wahl schon seit längerom kranken Manne, elnige Jahre seines Lebens gekostet haben dürfte. Sein Name aber ist untrennbar mit dem Kirchbicht von Lavant ver bunden, aus dessen Chronik er nicht mehr zu löschen laf. (1)

Denn unzweifelhaft hat Miltner hier eine archāologische Großtat gesetzt, und es ist heute, 25 Jahre nach ihrem Beginn, en dor Zeit, endlich einmal eine Zusammenfassung all dessen zu geben, was wir über diesen Platz wissen: So sollen im folgenden mit kritischem Maßstab und anhand historischer Fakten die Funde gemessen und die bisher gewonnenen Resultate objektiv zu einer Synthese vereint werden, wobel wissenschaftliche Methodik die Grundlage bildet.

## I Der Anatoß

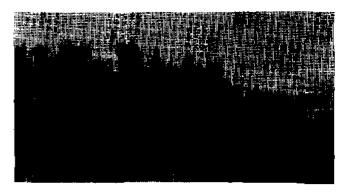
Der steil aufragende Hügel von Lavant zu Füßen der östlichen Spitzen der Lienzer Do-lamiten ist längst als der "Hellige Berg" Osttirols bekannt. Spätestens aber die Ausgrabungen haben klargelegt, daß der Kirchblohl mit seinen (bis dehin) zwei Kirchen, von denen die eine - die Ulrichskirche - weit ins Tal hinein leuchtet, mehr wer als nur eine religiöse Stätte besonderer Art, mehr als nämlich ein Wallfahrtsort und das Ziel einer merkwürdigen Frühjahrsprozession, aus der die Volkskunde schon vorher auf ein "Mehr" geschlossen hatte 1). Den Anstoll zur wissenachaftlichen Durchforschung des Hügels hatte schließlich R. Egger<sup>2</sup>) gegeben, der Im Zuge seiner Übersetzungsarbeiten am Reisetagebuch des Paolo Sentonino 1 sich näher für dessen Beschreibung von Lavant zu Interossieren begann: Santonino berichtet nämlich von römischen Resten, die er in der oberen Kirche, der Peter-und-Paul-Kirche, ein-gemeuert sah, vor allem aber, daß die Einhelmischen von einem Kastell gesprochen häften, das sich hier einst zur Römerzeit erhoben habe 1). Dies paste nun gut zu Eggers Entdackungen spätrömlscher Kastelle in Kärnten. Miltner gelang es in der Folge, die Spuren einer solchen Anlage tatsächlich festzustellen, aber er fand nicht nur Befestigungs-



Franz Miltner in der Bischofskirche

mauern und Räume für die Besatzung, sondern auch reichlich Überbielbsel älterer Grabatatten und als Krönung die Fundamente eines quadratiechen Baues, den er als keltoromanischen Tempel deutete, schließlich auch noch - zur allgemeinen Überraschung - die Reste einer ehemals imposanten frühchristlichen Kirche. Knapp unterhalb der Spitze des Hügels stieß er zudem auf einige vor-römische Gräber<sup>5</sup>). Nicht gering war das Kleinfunde-Material, das im Verlauf der Gra-bung aus dem Boden auftauchte: Keramik, Geräte, Münzen uam; dieses und Inschriften sowie Reliefs erlaubten auch eine relativ genaue chronologische Elnordnung der angetroffenen Mauern, sodaß bei dem immer noch vorläufigen Abschluß der Arbeiten im Jahre 1956 die Bedeutung des Kirchbichls als uraites und gleichsem immerwährendes Kult- und Kultur-Zentrum Osttirols nicht mehr zu bezwelfeln schien 4).

Der frühe Tod Miltners im Jahre 1959 hat dann bis auf eine Nachuntersuchung?) die vollständige Untersuchung des Hügels zumindest unterbrochen (vgl. dazu die "weißen" Siellen auf dem Pien), da sich ja auch inzwischen das Hauptgewicht der archäologischen Tätigkoit in Osttirol auf Aguntum konzentriert hatte. Daraus resultierte dann achließlich, daß über Lavent bisher noch keine endgültige Publikation erscheinen konnte, während ledoch an vielen und zugleich völlig verschiedenen Orten das Thema immer wieder behandelt wurde 1). So fehlt es vor allem noch an einer großen Schau der bisharigen Grabungsergebnisse zusammen mit den notwendigen detaillierten Informa-tionen. Die vorliegende Arbeit kann und will dles freillich auch nicht erbringen - da ja eln Vorgreifen eher schaden würde -, ele gibt jedoch eine Zusammenfassung der veröffentlichten Erkenntnisse der Archäologie und wendet sich darüber hineus noch zwei Komplexen zu. nämlich dem Problem des Namens und des Kultes von Lavant; nicht zu-letzt versucht sie, die Frage zu klären, ob wir in Levant von einem echten Kontinuum sprechen können oder nicht. All das geschieht mit dem Ziele, hier doch etwas Neues und von der zu erwartenden erchäologischen Publikation Unabhängiges vorzulegen. Es muß



 Der Kirchbicht von Südwesten (ÖAI)

dabel aber betont werden, daB - wie bereits erwähnt - Miltner zwar zu einem vorläutigen Abschluß gelangen konnte, jedoch eine große Menge kleinerer Detaits ebenso wie einige größere Probleme zur Zeit überhaupt nicht bekennt sind bzw. gelöat werden können; es hilft deher in vielen Fällen ger nichts, wenn bestimmten Zusammenhängen seltens der verschiedenen Wissenschaften vom Schreibtisch her immer wieder neu zu Leibe gerückt wird, um eine endgültige Läsung zu präsentieren. Hier kann einzig und allein eine nach den neuesten Erkenntnissen der modernen Feldarchäologie durchgeführte Nachgrabung Klarheit schaffen. Die vorllegende Arbeit kann dazu immehin als eine neue Grundlage im Sinne einer Standortbestimmung unseres bisherigen Wissens über Lavani angesehen werden. Und so bleibt nur noch zu hoffen, daß es vietleicht schon heuer — im Jubl-läumsjahre — gelingt, mit den Grabungen auf dem Kirchbicht fortzufahren!

# Il Gestalt und Lage des Kirchbichls

Als ästlicher Punkt der gleich einem Schutzwall dem Nordrand der Lienzer Dolomiten vorgelagerten Hügelkette, (2) die im Westen mit dem Ulrichsbicht beginnt, erhebt sich Levant wie ein natürliches Bollwerk gegen Osten. Im Gegensatz zu den westlich anschließenden Höhen und Kuppen steht es nach eilen Seiten hin völlig isoliert da <sup>9</sup>), im Westen und Osten durch je einen Bech ab-

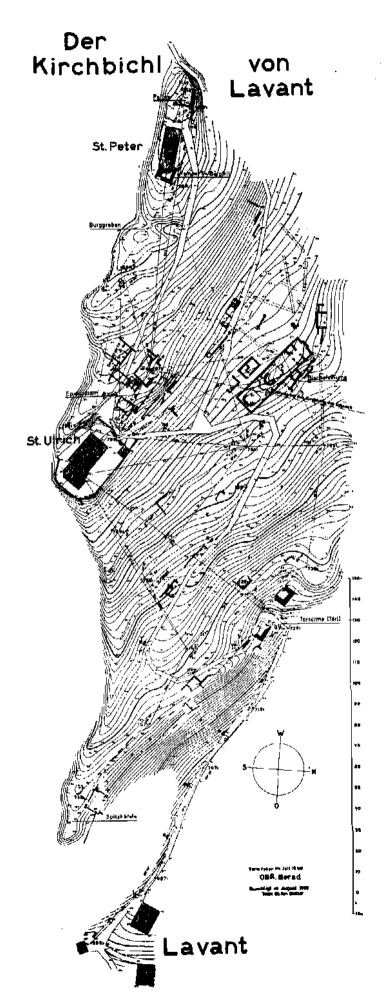
getrennt 10), im Süden durch oine steile und tiefe Schlucht vom Fuße des Bergstockes gleichsam abgesprengt 17). (3) Von Anbaginn muß diosor Hügel den ersten Bewohnern des Lienzer Beckene ale ideal zu verteidigender Platz erechlenen sein, zumindest aber els Ort, den die Natur – d. h. in der Spreche der "Primitiven": die Götter – in besonderer Weise ausgezeichnet hat: Der Zugang zu den Terrassen, die den Kirchbichl in mindestens viar einigermaßeπ ebene Zonen gliedern, war stets nur von Norden her möglich, wobei aber auch hier ein künstlicher Weg angelegt werden mußte; dieser mündete wohl schon immer an jener Stelle, wo die spätantiken Tortürme sich erhoben, und die auch heute noch "Törl" heißt, in einen natürlichen Einschnitt, der freillch erst später zu dem Hohlweg geworden sein dürfte, den der heutige Besucher passieren muß. Der Höhenunterschied zwi-schen dem Fuße des Bichis 12) und seiner Spitze 13) beträgt 123 m. Für den, der den Passionsweg bis zur Ulrichskirche und dann noch welter bis zur Gipfelkirche hinensleigt, mag der Unterschied aber weit größer er-scheinen, als er eich durch die Zehl ausdrückt. (4)

Neben dieser deutlichen Eignung für eine sichere und uneinnehmbare Featung 14) mag aber auch schon früh die Position des Hügels von Lavant am Südrand des Lienzer Beckens eine Rolle gespleit haben: Von seiner Spitze eus ist nāmilch der Blick nach Osten frei bis zur nördlichen Wange des Kärntner (Tiroler) Tores, der Trögerwand; nach Westen reicht er ungehindert bis in die Gegend von Nußdorf. Bei der Anlage einer Signalkette entlang dar Drau - eines Komplexes, der schon in vorgeschichtlicher Zeit von großer Bedeutung war — könnte z.B. der Hügel, auf dem sich St. Chrysanthen erhebt 15), als westlicher Signalkopf der Talenge gedient haben; von hier aus lat die Sichtverbindung mit Lavant ausgezeichnet. Ein aus dem Osten kommendes Signal konnte von Lavant nun zum nördlichen Talrand "gefunk!" werden, etwa nach Gödnach oder Dölsach bzw. Wat-lenstein (976 m) 16), besonders aber zum Hügel Breitegg (874 m) in Nußdorf, auf dem schon selt längerer Zeit die älteste Sied-lung des Osttiroler Gebletes, nämlich das alle Adultum vermutet wird 17) alte Aguntum vermutet wird 17).

Aber nicht nur profaner Vorteil ergab sich aus dem Hügel von Levant, die Götter haften den Platz nicht bloß als Feslung ausgebildet: Es wird den Kundigen schon sehr bald aufgefallen sein, daß Lavant, allen sainen übrigen Vorteilen wie zum Trotze, nicht gerade der günstigste Ort zum Wohnen war, liegt es doch fast den ganzen Winter über im Schatten, um erst zu Lichtmeß wieder die Strahlen der wermenden Sonne, die langsem den Kirchbicht hinaufstelgt, zu spüren 18). Daran knüpft sich bis heute noch ein Brauch 19), welcher die Denkbarkeit der Bewohner für das Ende der dunklen Tage auszudrücken scheint. Anfänglich war es jedoch das Staunen der Menschen über diesen Vorgang, der sie davon überzeugte, daß der Platz geheiligt sel er schlen ihnen wie keum ein anderer in der



Der Kirchbichl von Nordosten (ÖAI)



4 Gesamtplan des Kirchbichls (ÖAI: Nerad-Stelzer)

Umgebung geeignet für einen Tempel zu Ehren der Gottheit und für einen Bezirk der Toten, in deren Bereich es ja dunkel und kalt let. Neben diesen allgemeinen Möglichkelten der kultischen "Nutzung" des Kirchbichles ist aber in ganz besonderer Weise die Faszination zu unterstreichen, die von den hinter Lavant steil in don Himmel ragenden Bergen ausgeht: Wer auf dem Lavanter Bichlisteht, wird von diesen stürzenden Wänden hypnolisiert und von dem natürlich-göttlichen "Ensemble" von Kelkriesen, Schlucht und Hügel Überwältigt. Um wievlel mehr müssen aber die archaischen Menschen dies erst empfunden haben.

Es ist anzunehmen, daß der Kirchbichl wenig beweidet war <sup>20</sup>), denn nur für einen Kult- und Gräberplatz wird man nicht die Mühe einer umfaseenden Rodung auf sich genommen haben; zudem hätte Lavant, vom dichten Wald bedeckt, kaum jemanden angelockt und schon gar nicht seine natürlichen "Gehelmnisse" verraten: Nur der freie Blick ins Tal und zu den Dolomiten-Gipfeln konnte dem ehrfurchtsvoll Staunenden zeigen, waa die Götter hier geschaffen hatten.

So präsentierte sich der Kirchbicht den frühen Bewohnern der Gegend als eine stolze und beherrschendo Kuppe in gesicherter und günetiger Lage, vom Flusse 21) gegen Norden abgeschirmt, nach Süden hin zwar im Banne der drohenden "Unholden" 22), aber doch von diesen getrennt und gleichzoitig geschützt; Im selben Meße wirkte er unheimlich und also heilig, ein achter hie ros topos oder locus sacer, der er denn auch immer geblieben ist.

# III Die ältesten Funde

Wenn es auch kaum große Schwierigkeiten bereitet, die ersten menschlichen Vorstöße nach Oattirof achon für das 4. Jtsd. v. Chr. selbst ohne Funde zu postulieren <sup>23</sup>), dlo ersten Siedlungen sber für das 2. Jtsd. anzunehmen, als das Geblet — von Netur aus je nicht gerade einladend und wenig fruchtbar — Im Zuge der sich ausdehnenden Metall-Kulturen wegen seiner Bodenschätze langsam aber sicher interesant zu werden begann, so fehlen auch datür die entsprechenden Funde: Das bisher ällaste Stück, ein Steinhammer, ist in Kals gefunden worden und stammt eus der Zeit um 2000 v. Chr. <sup>24</sup>); aus diesem läßt sich freilich noch keine reguläre Besledlung erschliaßen. Jüngere Funde wurden in der Gegend von Thal gemacht, sie gehören wohl an den Beginn des 1. Jtsds. v. Chr. <sup>25</sup>). Berühmt geworden sind die latènezeitlichen Fundstätten von Virgen und Umgebung, die aus der Zeit nach der Mitte des 1. Jtsds. stammen <sup>26</sup>).

Aus noch späterer Zeit datieren die ältesten Spuren auf dem Kirchbichl, die bisher nicht weiter ale etwa in das 2. Jh. v. Chr. zurückreichen 27): Es handet sich dabei um die zerstörten Reste eines Brandgrabes, von dessen Beigaben nur noch wenige Fragmente von zwei spät-latene zeltlichen Gefäßen (5) geborgen werden konnten; das Grab lag auf dem Hang südlich der spätantiken Bischofskirche. Etwas höher, gleich neben den Fundamenten von St. Peter, wurden noch jüngere Brandgräber gefunden, die varmutlich aus der Zeit um Christl Geburt stammen 16). Mehr hat der Kirchbicht für die vorrömische Epoche noch nicht hergegeben 29), doch haben sich nach allem spätestens die Kelten, dle sich im 4. Jh. v. Chr. in unser Gebiet schoben, hier einen Begräbnisplatz erkoran, was freilich wegen der besonderen Lage wie schon oben gesagt – nicht weiter verwundert; denn Insbesondere dieses Volk, deseen Religion stärkste Naturverbundenheit eusdrückt, wird Laga und Gestalt des Hügels



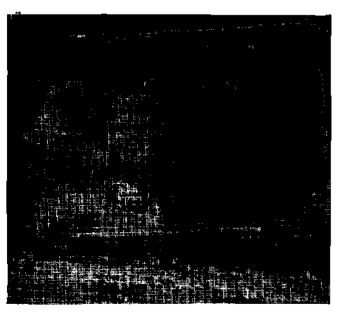
 Latenezeitliche Keremik (ÖAI)

nicht übersehen und auch nicht verabsäumt heben, die Gottheit zu erkennen und ihr zu huldigen: Bei ihm waren Bergkulte je fest verwurzelt 30). Ob Derertiges eber auch noch welter zurückreicht, ist heute nicht mehr — oder noch nicht? — feetzustellen, man könnte jedoch annehmen, daß Lavant schon von Anbeginn nicht nur als heiliger Ort betrachtet wurde, sondern daß hier vielleicht schon selt dem 2. Jtsd. v. Chr. — als auf der Sonnselte des Tales Aguntum gegründet wurde 31) — ein lokales Kultzentrum bestend.

# IV Die römerzeitlichen Funde

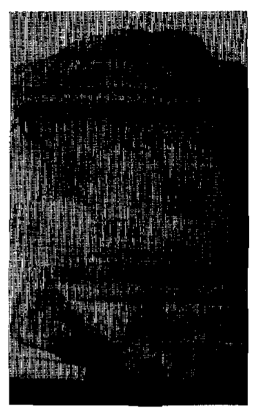
# 1) Die Nekropole

Miltner konnte eine Reihe von Inschriften — volletändigen und fragmentierten — aus der Erde heben: Zwei davon stemmen von römischen Gräbern. Für den Ausgräber schlen dabei von besonderer Bedeutung zu sein, daß der eine Grabstein 31, (6) der für eieben Personen gedacht war, zwei eindeutig einheimische, d. h. kelto-illyrische Namen aufweist: Dereus schloß er — alterdings viel-



Grabstein der Volusia und ihrer Familie (ÖAI) VOLVSIAE C(ali) F(Illae) SATVR NINAE ANN(orum) XVI VOLVSIA LATINA SOROR ET C(aius) VITORIVS CVPITVS VIR SIBLET CLEVVONI VEITORIS F(IIIo) PATRI VOLTESIMAE BVSSOMARI F(illae) MATRI VITORIO LATINO FILIO VITORIAE SECVIDINAE FIL(iae) V(ivi)

Der Volusia Saturnina, Tochter dea Gaius, 16 Jahre all, sich selbst und dam Vater Clevvon, Sohn des Veitor, der Mutter Voltesima, Tochter des Bussomarus, dem Sohn Vitorius Latinus und der Tochter Vitoria Secundina haben die Schwester Volusia Latina und ihr Mann Galus Vitorius Latinus (diesen Steln) bei Lebzeitan gesetzt. (Anlaß war also der frühe Tod der Saturnina).

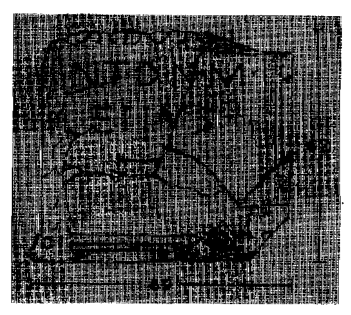


7 Votiv-Altar des Paretus (OAI)

leicht etwas apodiktisch 23) -, daß die Begräbnisstätte auf dem Kirchbicht in ihrer römerzeitlichen Form ursprünglich nur von Eingasessenen belegt worden sei. Der genannte Steln stammt frellich schon aus dem Beginn des 2. Jhs. n. Chr. und nennt neben einem Clevvon, Sohn des Veitor, und einer Voltesima, Tochter des Buesomerus, nur rein römische Namen. Der endere Grabstein gehört in die Mitte des 3. Jhs. n. Chr. 34), er ist rein römisch 35). Im Jahre 1969 wurde bei Restsurierungsarbeiten auf dem Bichi das verbaute Frag-ment eines Grebrellefs 34) entdeckt, dee einen Freuenkopt mit Melonenfrieur zeigt, den römischen Modetypus der ersten Hälfte des 3. Jhe. n. Chr. So konnten in Lavant bisher zwer nur einige Gräber aus der Zeit zwiechen plus/minus 100 and plus/minus 260 n. Chr. nechgewlesen werden, doch genügt dies,um dersus auf eine Nekropole zu schließen, auch wenn es in der Tat auffällig ist, daß sich hler entgegen der sonst üblichen Art der Römer, die Friedhöle außerhalb der Stadt entlang der Ausfallstraßen enzulegen, an so entleganer Stallo eine römische Begräbnisstätte zumindest in Ihren Rasten nechweisen läßt: Und dies ist allerdings ein Argument für Miltners oben zitlerte Ansicht, wonach die römerzeitlichen Gräber von Lavant einer älleren, nicht-römlachen Tradition verpflichtet seien, die sich sa schon aus dem Umstand ergibt, daß hier lange vor den Römern berelts Gräber angelagt wurden.

# 2) Der Kultbezirk

Die anderen Inschriften sind sämtlich Vot Iv-Altäre: So hat in der zweiten Hälfte des 2. Jhs. n. Chr. der Sklave Paretus dem Genius (Schutzgeist) seines Herren einen Stein geweiht 37; (7) ein anderer wurde etwa um 200 n. Chr. vom Gemeinderat von Aguntum für einen Kaiser gesetzt 38); (8) einen dritten haben die Aguntinar Gemeinderäte dem Sohn und Mitregenten des Kaisers Trebonianus Gallus im Jahre 252 n. Chr. errichten lassen 37). Diese Welhealtäre baweisen schon von sich aus, daß der Platz heitig war, denn nur ein



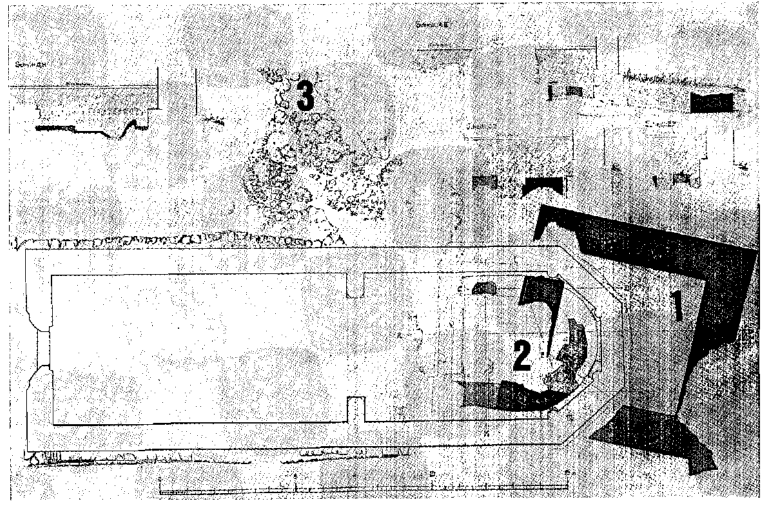
8 Votiv-Alter des Aguntiner Gemeinderates (ÖAI)

solcher konnte els Mittler zwischen den in den Welhungen eingeschlossenen frommen Wünschen und der Gottheit fungieron, die sich der verehrten Person annehmen sollte. Derlel impliziert von vornhereln, daß der Hügel nicht nur für die Toten, sondern auch einem Gott bestimmt war, was neuerlich nicht als ausgesprochen römisch engesehen werden kann. Ein Gott benötigt nun ein "Haus", einen Schrein oder einen Tempel, und einen solchen glaubte Miltner unter den Fundamenten von St. Peter entdeckt zu haben: (9)

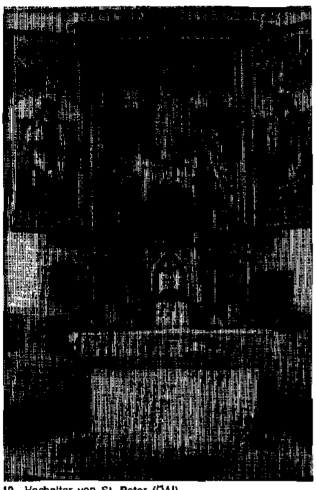
Er legte ein 8 x 8 m messendes, 1,55 m sterkes Meuergeviert frei 40), das er und nach ihm auch andere als den Untorbeu eines keito-romanischen Viereck-Tempels deuteten 41). Diesem wies er mehrere auf dem Kirchbichl gefundene Marmorbiöcke zu, eus denen sich — zusammen mit einigen keramischen Resten 42) — ein Zeitensatz an die Wende vom 1. zum 2. Jh. n. Chr. ergab. Die genannten Marmorbiöcke sind sämtlich Bauteile und gehörten offenbar ein und demselben — architektonisch gegliederten — Gebäude an, das irgendwo auf dem Hügel ge-

standen haben muß: Von größter Bedoutung ist dabei ein 0,79 x 0,48 x 1,12 m größer Quader  $^{43}$ ), der in den Altartisch von St. Peter (10) eingebaut ist; er zeigt an drei Selten einen Profilrahmen. Auf einer Schmalseite sind die Spuren eines säuberlich abgearbeileten Rellefs (11) erhalten, während auf der vorderen Langseite eine schmale Nische ausgehauen lst, in der einst ein Steinkopf steckte, wie der noch erhaltene Halsansatz verrät44). Diesea kleine Detail beweist nun eindeutig, daß wir es mit dem Bauglied eines keltischen Tempels zu tun haben, denn derlei ist aus dem gallischen Raum bekennt: Die Pfeiler der Eingengsportikus des Tempels von Ro-quepertuse (1) aus dem 3. Jh. v. Chr. haben solche Nischen, in denen die abgehauenen Schädel erschlagener Felnde zur Schau gestellt weren 44). Unter römischem Einfluß mußte solch berberischer Brauch freilich aufgegeben werden, und an die Stelle der Menschenschädel traten Steinköpfe, die in ihrem Aussehen oftmals an romanische Skulpturen erinnern <sup>47</sup>); ihr Sinn en der Stirnseite des Tempels ist wohl auch ein apotropäischer (Übel abwehrender), wenngleich eine direkte Beziehung zum Totenkult nicht auszuschie-8en lst.

Neben diesem Quader sind in den Altartisch von St. Peter noch weitere Marmorblöcke vermauert, von denen zwei (1,70 x 0,28 x 0,50 m) besonders hervorzuheben sind, tragen sie doch eine monumentale, einzeitige Inschrift, die nur als Baulnschrift angesehen werden kenn 46). (12) Nach Ihr hat ein Bürgermeister — natürlich von Aguntum — den entsprechenden Bau gestiftet, und zwar in den Jahren um 100 n. Chr., wie aus der



9 Grundriß von St. Peter mit den älleren Mauern unter dem Chor: 1 = Tempel (?) - Bergfrit, 2 = ältaste Apsis, 3 = Brandgräber (ÖAI: Miltner)



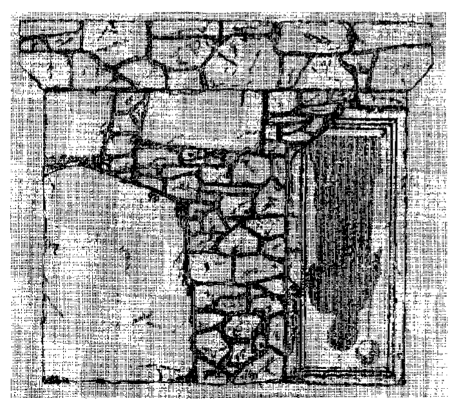
Vorderansicht des Altartisches von St. Peter mit den Inschrift-Architraven (ÖAI: Miltner)

Hochaltar von St. Peter (ÖAI)

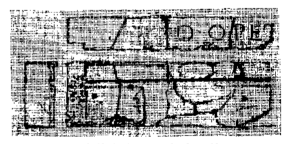
Schriftform hervorgeht; die Errichtung oder doch zumindest die Neusdaptierung dieses Bauwerkes fällt siso in eine Zeit der größtan wirtschaftlichen Blüte Aguntums und eeines Territoriums <sup>47</sup>). Der Name des Bürgermel-sters ist auf den genannten Blöcken nicht mehr enthalten, nur die Fillation: M. F. =

"Sohn des Marcus" scheint noch auf; dennnoch glaube ich, daß wir den Namen kennen, und zwer von einem Blocke ganz ähnlicher Maße, den Miltner 10) als Schwellstein verbaut fand: (13) dort ist ein D(ecimus) OPET(rlus?) genannt. Obgleich Millner einen Zueammenhang mit der anderen Inechrift in Abrede stellte, sind Form und Maße der Blöcke sowie der Buchataben viel zu ähnlich, als daß ele von verschiedenen Bauwerken 🗕 die noch dazu beinahe identisch sein müßten - slammen könnten.

Ein weiterer Block (1,78 x 0,82 x 0,35 m) wurde beim Widum von St. Ulrich entdeckt 5 es handelt sich dabei um den Tell einer Unterlaga für die aufgehende Marmorarchitektur, aus dem entsprechend den Vorrissen hervorgeht, daß diese in der untersten Zone aus Quedern bzw. Pfellern und dazwischengesetzten Schrankenplatten bestand. Inwieweit in diesem Zusammenhang auch noch die aus



Rückansicht des Altartleches von St. Peter mit dem "Quader mit dem Kopf" an der Schmalseite Reste alnes Reliefs). (ÖAI: Miltner).



Inschrift-Architrav mit dem Namen D. OPET(rius?) (ÖAI: Miltner)

der Wende vom 1. zum 2. Jh. n. Chr. stammenden und später in der Bischofskirche ver-beuten Kapitelle <sup>52</sup>) zu stellen sind, ist vorläulig noch nicht zu beantworten, rein theoretisch sind aber auch eie demselben Bau wie die eben angeführten Blöcke zuzuweisen, da ee nicht eehr wahrscheinlich ist, daß auf dem Kirchbicht mehr als ein großer und prächtiger Bau - wie er sich aus den vorhandenen Baugliedern ergibt - gestanden Aue all diesen Stücken läßt sich schon ein nicht unbedeutendes Bauwerk erschließen, das im Prinzip sogar rekonstruierbar ist: So lagen über dem Fundament schwere Marmorblöcke, die den Untergrund für schmale Pilnthen (Basisplatten) bildeten, auf denen pfellerartige Quader standen; dazwischen wehrten Schrankenplatten dem Durchgang; auf den Quadern lagen wohl profilterte Bekrönungen, die wiederum als Unterlage für Säulenbasen dienten: darüber erhoben sich eher schlanke und nicht zu hohe Säulen, von Kspitellen bekrönt; diese trugen den Architrav mit der Inschrift, über dem ein Fries angebracht wer: Das Stück eines solchen mit der Darstellung einos Greifen 53) (14) ist ebenfalls

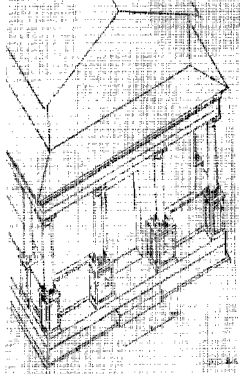


14 Greifenrelief (ÖAI)

im Altartisch von St. Peter ans Licht gekommen: den Abschluß bildete des Gebälk für den Dachstuhl.

Nun fragt es sich, welches der auf dem Kirchbichl festgestellten Fundamento ein solches Gebäude getregen haben könnte. Bevor wir uns der Beantwortung dieser Frage zuwenden, müssen wir noch zwei grundsätzliche Überlegungen anstellen: Der Bau muß einmal nach diesen Resten, die kaum anders kombiniert werden können, eine besondere Bedeulung besessen haben, die nicht nur wegen des Platzes, sondern vor allem wegen des zuerst genannten Quaders mit dem Kopt alloin auf einen Tempel deutet; ein solcher wird nur einen prominenten Punkt des Hügels eingenommen haben, also z. B. die Kuppe. Zum andern ist die Fundlage der verstreuten Marmorteile von Bedeutung, ist doch aus ihr möglicherwalse der ursprüngliche Herkunftsort zu erüleren: So fand Miltner im "Bergfrit", d. h. Im Pallas der Burg Trettenstein, knapp westlich von St. Peter die Fragmente eines Kapitells, eines Rellefs und elner Säule 34); im Altartisch die zwei Inschriften-Architrave, das Greifenrelief, den Quader mit dem Kopf und noch weitere Marmorbruchstücke; im Widum den großen Bleck, von dam es heißt, deß er aus dem "Graben" gezogen worden seit könnte es sich hier aber nicht um eine Verwechslung handeln, die in Wirklichkeit den "Burggraben" 55) östlich von St. Peter meint 56)? Die Inschrift mit "D. OPET" kam westlich der Bischofskirche in spëtantikor Verbauung zutage, und die drei Weiheinschriften wurden im Bereich der Bischolskirche, einer sogar im Schutt über dieser, gefunden. Aus der Gestaltung des Kirchbichls wird deutlich, daß das Heranschieppen von proßen Baublöcken sehr große Mühe gekoatet haben muß, daß es also nur aus Gründen aines bestimmten Bauplanes erfolgte; das sekundäre Bewegen eines so großen Steines wie etwa des ca. 1 Tonne schweren Quaders im Altartisch hingegen erscheint unwahrscheinlich, wonn man bedenkt, wozu der Block letzten Endes gebraucht wurde 37): Man kann sich kaum vorstellen, daß man diesen von weit her, den Hügel hinan geschleppt habe, bloß um ihn zu verbauen.

So ergibt sich, daß der Tempel ehedem an der Stelle von St. Peter oder doch gleich daneben gestenden haben muß, weil nur von hier aus die Streuung der Marmorblöcke zu erklären ist, die teilwelse bergab geschafft worden, teilwelse nech unten gekollert sind. Damit sind wir aber genau dort, wo Miltner von allem Anfang einen keltoromanischen Viereck-Tempel gefunden zu haben behauptete, nämlich unter dem Chor von St. Peter 38): A priori ist dazu zu sagen, daß er der Wahrheit wohl ziemlich nehe gekommen ist, ohne dabei einen stichhaltigen Beweis vorgelegt zu haben. Einen solchen habe nun ich für ihn nachzuvollziehen versucht, indem ich auf der Grundlage der oben beschriebenen Architektur-Ordnung eine zeichnerlsche Rekonstruktion (15) über dem unter



15 Rekonstruktionsversuch des keltischen Tempels auf dem Kirchbichl (Karwiese)

St. Poter aufgedeckten Mauergeviert vornehm, mit dem Ziele, euch eine darartige Möglichkeit nicht ungenützt zu lassen: Dabei war zunächet wichtig, festzustellen, ob sich das Fundament in römische Maßeinheiten gliedern läßt; Miltners Messungen hatten genau 8,00 m Im Quadrat ergeben, was ohne die geringsten Schwierigkeiten als — vom Beuplan her beabsichtigte — 27 römische Fuß = 7,984 m angesehen werden kann 5°). Die Mauerstärke von 1,47 m 40) entspricht ziemlich exakt 5 römischen Fuß = 1,479. Weniges über der Unterkante 41) springt das Fundament an der Außenseite um 0,12 m = 1/24 Fuß 42) zurück, wodurch sich des Längenmaß der Oberkante auf 7,76 m, im Bauplan auf 7,744 m, die obere Mauerstärke auf 1,35 m (1,359 m) reduziert. Daraus ergibt sich also, deß hier ohne weiteres römische Grundmaße vorliegen können.

Wenn nun auf dieses Fundement, dessen Oberkante wir nicht mehr feststellen können. Blöcke mit Vorrissen nach der Art des einen erhaltenen gelegt worden, und zwar an die Außenseite des Fundamentes, se ergibt sich für drei Seiten eino Stellung von genau sechs Pfeilern, währand für die Frontlösung wohl der Queder mit dem Kopf – dem Grundriß nach größer als jene, wie die Vorrisse lehren – meßgeblich war. Schon Miltner hat an etwes Ähnliches gedecht <sup>61</sup>). Hinter dieser Pfeiler-Säulen-Kombinetion wäre dann eine

schon wesentlich schmälere Mauer <sup>64</sup>) eufgezogen, die freilich bis zur Oberkante der Schrankenplatten bis an diese heran gereicht haben könnte; eret ab der Unterkante der Säutenbasis wäre die endgültige Stärke des Aufgehenden von etwa zwei römischen Fuß anzunehmen.

Gewöhnlich sind derartige Tempel mit einem eigens fundamentierten Umgang versehen, dessen Pultdech an das höher aufstrebende Gevlert, die Cella (Kulturraum), angesetzt ist, wodurch ein basillkaler Eindruck entsteht. Ein Umgang war nun in Lavant beim beeten, Willen nicht nachzuweisen, konnte auch wegen des im Westen sogleich höher stelgenden Felsgrundes nicht vorhanden gewesen sein. Die Rekonstruktion hat hier eber mittels der vorhandenen Bauglieder eine Lösung versucht, die den ursprünglichen Charakter des kelto-romanischen Umgangstempels zumindest in reduzierter Form bewahrt: Dadurch wäre wenigstens die ungewähnliche Mauerstärke <sup>53</sup>) erklärt; nach ihr stünde die archiektonische Ordnung knapp vor der Cellameuer <sup>56</sup>), von einem Pultdach überdeckt, während die Cella höher raicht.

So spräche denn doch noch einiges für die Deutung des Geviertes als Unterbau eines römerzeitlichen Tempels: der Ort 67). Funde und Ihre Streuung sowie der Name "Altenburgstell", der nach Osw. Menghin 48) vormittelalterliche Verbeuung verrät, nicht zu-letzt aber die technische Möglichkeit. Nicht dafür kenn der Umstend herangezogen werden, daß über dem ganzen eine Kirche liegt, wie dies an vielen Orten beobschtet werden kenn 67), wo demit eine echte Kontinuität zum Ausdruck kommt: Das frühe Christentum war ja in der Regel bemüht, die selbst nach Zerstörung der heldnischen Tempel immer noch helligen Stätten dem eigenen Sinn nutzbar zu mechen; in Lavant aber wurde die frühchristliche Kirche an anderer Stelle errichtet 10). Gegen den Tempel kann nun ins Trefien geführt werden, daß sewohl Pleizwahl als auch Dimension des Mauergevierts eindeutig einen mitteletterlichen Bergirit 71) bezeugten. So stehen hier elso zwei Meinungen gegeneinender, von donen keine mit einer Handbewegung fortgewischt werden kann: Die oine wie die andere zelgt je eine Möglichkeit der objektivan Interpretation auf, die freilich solange in keiner Alchtung zu ent-scheiden sein wird, als nicht durch irgendeinen Umstand mit Sicherheit das eine oder andere bewiesen werden kenn - am besten natürlich durch eine entsprechende Nachuntersuchung mit dem Spelen und der Kelle.

Eines allerdings könnte auch noch zutreffen, nämlich deß belde Melnungen richtig sind: Auf den uralten, nur noch els Ruinenhaufen kenntlichen Tempel könnte man im Mittelalter den Bergirit gesetzt habon, das alte Fundament eben wagen seiner Position und seiner Dimensionierung begrüßend; so wäre auch Miltners Beobachtung, wonach die Nord-seite zwei Phasen aufweise 72), besser zu verstehen, Auch den Niveaurest, den Miltner an der westlichen Innenselte nur wenig über der dort jedoch am höchsten liegenden – Fundament-Unterkante angetroffen hat 75), könnte man denn der Neuadeptierung zuschreiben: denn für einen Tempel läge er viel zu tief (es sel denn, an dieser Stelle hätte die auch sonst nachweisbare Opfergrube 74) gelegen), während er für den untersten Raum eines Bergfrits eher paßle.

So sind der Fragen noch viela offen und werden vielleicht immer ungelöst bleiben. Es mußte hier aber einmal veraucht werden, dem Problem nicht nur nach einer Seite hin gerecht zu werden, sondern es unter neuen Gesichtspunkten neu aufzurollen und somit den beteiligten Fechwissenschatten — abgesehen von einer möglichen gemeinsam unternommenen Nachgrebung — neuen Aufwind in die Segal zu blesen.

Auch wenn nach all dem blaher Gesagten kelnerlei Zweifel mehr bestehen kenn, daß der Lavanter Kirchbicht nicht nur einen antiken Friedhof, sondern auch einen Tempei auf seinem Rücken trug, so ist die lokale Antiquität doch auch bestritten worden: Man hat behauptet, daß ell die großen Stelne und Blöcke später und von einem anderen Ort hinaufgeschafft worden seien. Es ist daher notwendig, an dieser Stelle einfürallemal eindeutig festzuhalten, daß derlei barer Un-sinn ist: Die Grabstelne z. B. müßten dann nämlich von der mindestens 3 km Entfernung (Lufllinie) befindlichen Nekropola entlang dar Ausfallstraße von Aguntum nach Teurnia (St. Peter im Holz) herangeschleppt worden sein 75); daß dies natürlich nicht sahr sinnvoll gewesen wäre, zelgt ihre sakundäre Verwendung in viel jüngeren Bauten, für die sie nur Baumeterial bedeuten. Solches steht aber auf dem Kirchbichl überall natürlich an und wurde auch in entsprechenden Mengen benützt: Aus praktischen Gründen verbauto man froilich auch alles, was an Marmor herumlag und sich eignete. Vollends aber die großen und schweren Bläcke können nicht von welther geholt worden sein 76), ohne vorher auf handilche und leicht zu transportierende Stücke zerschlagen worden zu sain: aber die Mehrzahl ist in Einem erhalten! Und schließlich der Transport von Aguntum oder der Gräberstraße – wie kompliziert und beschwerlich mag derselbe schon während der römlschen Blütezeit gewesen sein, um wieviel undankbarer aber in der Spätzeit: Der Weg durch die Drau-Auen, dann über den Fluß selbst, geb es doch kaum jemals eine Straße in unserem Sinn, und eine Brücke wird es vermutlich auch nie gegeben haben 77). So müssen die antiken Werkstücke allesamt schon vorher auf dem Kirchbichl gewesen sein, d. h., sie waren eben von Anfang an für die Aulstellung bzw. Verbauung daselbst bestimmt und verleitigt worden.

# 3) Die Funde

Von den übrigen Funden sei noch aln kleines Inschrift-Fragment erwähnt, das A. Roschmann 78) in der Kirche St. Ulrich eingemauert sah. Ansonsten ist im vorletzten und letzten Jahrhundert nech einiges in Lavant gofunden worden 79), doch scheint das meiste davon aus dem Dorf selbet zu stammen, ist also nicht - oder zumindest nur indirekt den Hügel zu beziehen. Immerhin berichtet J. Rohracher <sup>80</sup>) von "römische(n) Antiken, Münzen, Säulengetrümmer, Treppen und Munzen, sauleigendinner, reppert und Platten aus weißem Marmor gehauen und mancherlei Hausgeräthe(n)", die auf dem Kirchbich! zutage gekommen selen; insbesondere erwähnt er eine Münze des Kalsers Hadrian (117 bls 138 n. Chr.). Auch Miltner

hat eine Reihe Kielnfunde ausgegraben 41), die freilich in der Haupteache aus Keramikscherben bestehen, unter denen sich mehrere felne Fragmente, nāmlich Terra-Sigillate, befinden; daneben tauchen Objekte aus Eisen, Bronze und Glas auf, von de-nen aber die Masse schon der epätantiken Perlode angehören dürfte: Für den Friedhof sind neturgemäß auch nicht so viele Kleinfunde zu erwarten wie etwa für einen Bezirk der Lebenden, denn abgesehen von Grebbeigaben und Aschenurnen kamen ja in der Regel nur Gefäße für die Totenspenden (eben z. B. aus Tarra-Sigillate) und danaben vielleicht noch einige Geräte für den Kult im Tempel auf den Kirchbichl; einiges, wie z. B. Schmuck, mögen die Grebbesucher und Kultteilnehmer wohl verloren haben. Auf jeden Fell sind allo diese Gegenstände nicht etwa als Schutt und Abfall mehr oder minder zufällig auf die Höhe gelangt, sondern kamen in ganz bestimmtem Zusammenhang hierheri

Nicht zu vergessen sind jene Bruchstücke, die schon Sanlonino 62) an der Außenseite von St. Peter eingemauert sah und die 1956 wiederentdeckt wurden 83): Bemerkenswert ist ein Relieffragment mit den Resten eines vierrädrigen Wagens, (16) der sofort en das berühmte Relief in Ma. Saal erinnert. Bei diesem handelt es sich mit Sicherheit nicht um einen Postwagen, sondern vialmehr etwas dem Sakralen zumindest Nahestehendes – eine Brautfahrt, wie H. Bulle 64) es ansprechend gedeutet hat, eine Brautfahrt jedoch, die neben der Erinnerung an diesen schönsten Augenblick im Laben der Frau es) auch ihre letzte Fahrt Ins Reich der Toten mit alnbezieht. Die anderen Fragmente stammen alla von Grabstelen. (17)



Eingemauerter Grabstein in St. Peter (ÖAI)



# V Die apätentiken Funde

# 1) Die Filehburg

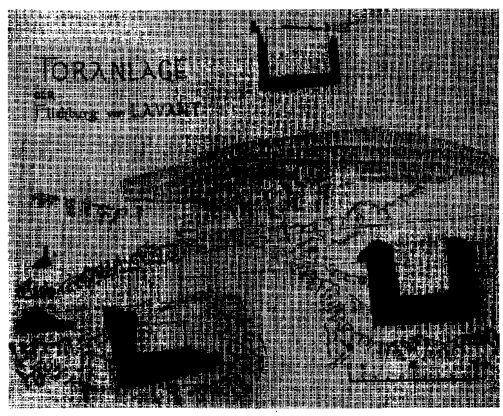
Was Millner zuerst suchte, war das Kestell, von dem Sentonino e) spricht. So stieß er zunächst oberhalb der Wegschleife, die in den Hohlweg (18) führt, auf die Reste zweier mächtiger Tortürme ). (18, 20) von denen



18 Das "Törl" (Karwiese)



19 Weatlicher Torturm (ÖAI) Eingemauertes Relief in St. Peter: Wagen (DAI)



Grundriß der Toranlage (ÖAI: Miltner)

aua er die zu erwartenden Ringmauern zu verfolgen begann; die Spuren dieses Gürtels, der den ganzen Hügel umspannt, sind jedoch gering, sie ließen sich oft bloß auf Grund der logischen Linie und bestimmter Geländeformen erkennen. Immerhin ermutigten sie Miltner schon 1948, eine Rekonstruktionezeich-nung enzutertigen 88), wonach die Mauer den ganzen Kirchbichl umschloß; dlas let freillich nicht unbedingt zwingend, da der gegan Süden in die Schlucht abfallende Teil schon von Natur aus bestens gesichert ist und kaum eine Schutzmauer benötigte. Die Mauerreste am östlichen Kap, dem Spilzkälele, und jene, die westlich neben der Peterskirche unterhalb der Fundamente des "Bergfrits" <sup>67</sup>) der ehemaligen Burg Trettenstein gefunden wurden, könnten daher sehr wohl als die beiden

werden: Hier scheint sich je ein Turm bean die Innenselte der Befestigungsmauer angebaute Räume ausgraben, die demnach wohl eckige Bau gleich hinter dem Tor, der schon viel höher liegt und eine ausgesprochen strategische Position einnimmt.

Miltner schloß aus den Resten auf eine Dop-pelmauer, deren äußerer Ring ca. 2,00 m stark gewesen sai und tiefer als der innare gelegen habe 90); dazwischen habe sich ein Wehrgang belunden. Das erscheint treilich aufwendig und kann nicht ohne weiteres ak-

funden zu haben, von wo aus die Wachtposten Ihro Blicke über das Drautal schweifen ließen. Östlich des Tores konnte Miltner vier zur Funktion dieser Anlage gehörten; ebenfalls damit zu tun hatte wohl auch der recht-

äußersten Endpunkte der Mauer gedeutet zeptlert werden, wollte man nicht an die

ëhnlich auffallende Machart der aus den Jahren um 100 n. Chr. stammanden Stadtmauer von Aguntum denken.

Man sieht, daß auch diese Anlage - die Miltner wie schon vor ihm Egger 91) ela apatanlike Fliehburg ansprach - Ansatzpunkte für Zweifel und Fragen anthält. Und so hat sich Wiesflecker vehement auf den Ausgräber geworlen 93) und ihm die spätantike Burg zur spätmittelalterlichen gemacht: Abgesehen von historiachen Argumenten 92) hielt er sich vor allem an die Mauertechnik, die spezifisch mittefalterlich sei; aber gerade in diesem Punkt läßt sich überhaupt nichts Definitives sagen, denn das Kalksteinmaterial, das hier ja überall anateht, wurde zu allen Zeiten verwendet 94), nur Mörtelanalysen wären eine reelle Grundlage. Zum andern tat Wiesflecker das Kielnfunde-Materiel einfach ab und bestritt teilweise dessen römische Antiquität: Aber gerade aus diesem haben sich echte Datierungselemente ergeben, da einige Stücke nicht irgendwo verstreut auf dem Hügel gefunden wurden, sondern in deutlichem Zueammenhang mit den Bauten; so gehören ale neben älteren Stücken, die bis in die Zeit um 100 n. Chr. zurückreichen, in der Hauptsache dem 4. und 5. Jh. n. Ch. an. Von Bedeutung alnd eine Bronzemünze Kaiser Konstantins d. Gr. aus dem Jahre 306/7 95), drei Fragmente von geschnitztem Bain, (21) darunter der Rest eines Zierkammes 96), die alle in den an die Ringmauer angebauten Raumen gefunden wurden; Intarassant ist eine Pfeilspltze aus elnem der Tortürme 97), die deutlich die Präsenz der Wachtposten verrät. Diese Gegenstände können archäologisch nun nicht einmal theoretisch achon vor Errichtung der betreffenden Bauten hlarher gekommen seln, ebensowenig wurden sie apäter als Abfall hinein geschleppt; sie wurden einfach in diesen verlören!

Besondars aber Santonino schien Wiastlacker ein geeigneter Zeuge für die mittelalterliche Befestigung des Kirchbichts zu sein. Mittner 98) hat dies schon richtig zurückgewiesen, wir wollen den Sachverhalt hier aber noch einmal vorlegen: Santoninos Notiz lautet "habet pertam muro et lepidibus munitam paulo inter medium, qua obstructe inexpugna-billa redditur locus", was Egger mit "Ein wenig ver der halben Höhe ist das Tor, durch Mauerwerk und Quader befeatigt. Wenn as verrammelt wird, ist der Ort un-einehmbar" übersetzt hat. Miltner hat schon darauf hingewiesen, daß hier nur von einem locus, nicht etwa einer arx oder einem castrum bzw. castellum (alse einer Burg) die Rede ist, und daß man beim besten Willen nicht mehr aus der Stelle herausiesen könne: Santonino sah eben nur das zwar gesicherte Tor, aber es hatte wohl keine Flügel und erschien ihm - wie das auch heute noch zu ermöglichen wäre - leicht zu verbarrikadieren. Hälte der Reisende hier noch eine hoch aufgeliende Mauar 99) gesehen, ware seine Beschreibung dementsprechend deutlich ausgefallen. Der Kirchbichl ist von Natur so günstig geschützt, daß er selbst ohne Befestigungemauer ein sicheres Refugium bildet, zu dem as nur einen Zugeng, eben die porte, das "Törl", gab; ob etwaige Angreifer nun mit oder ohne Feuerwaffen hinein wollten, mußten sie diesen schmalen Durchgang erst erkämplen und das war selbst mit Kanonen nicht einfach. So let Santonino, den als Zeitgenossen derlei Überlegungen völlig klar waren, der beste Zeuge für das hohe Alter der Ring-mauarn, well er diese eben nicht sah! Daß das späte Mittelaiter sich die Situatien, wohl auch mittels einer Neu-Adaptierung der Tortürme (qo), zunutze machte, wird damit keinestalls widerlegt.

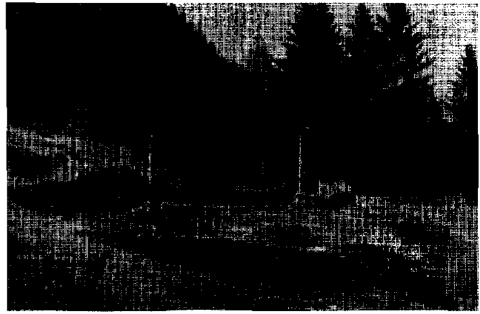
Sucht man nach Parallelen der spätantiken Fliehburg von Lavant, so braucht man elch nur in Kärnten umzusehen, wo Egger und nach Ihm andere eine ganze Reihe solcher Plätze nachgewiesen haben 101). Hier ist zunächst der Hügel bei Duel nahe Feistritz/D. zu nennen 102), dessen zwer nicht doppelte Mauern dennoch denen von Lavant sehr ehneln, so besonders in der Lösung der Verbindung von Anbauten und Ring. Das gleiche gift auch für die Befeatigung auf dem Holschhügel nahe Thörl-Maglern 103). Schließlich noch Teurnia, deasen Mauer wiederum den gleichen Ductus aufweist 104). Bel all diesen Beispielen handelt es sich um großräumige Anlagen, deren Mauern bis an die Ränder des tragenden Hügels treten. Und nicht umsonst hat Egger - bevor noch der Spaten in die Erde gestoßen wurde auf dem Kirchbicht von Lavant die antike Fliehburg erkannt, nachdem er die vergleichbaren Punkte in Kärnten untersucht hatte. So läßt sich auch von dieser Seite her die spätantike Befestigung Lavants untermauern.

### 2) Die Bischofskirche

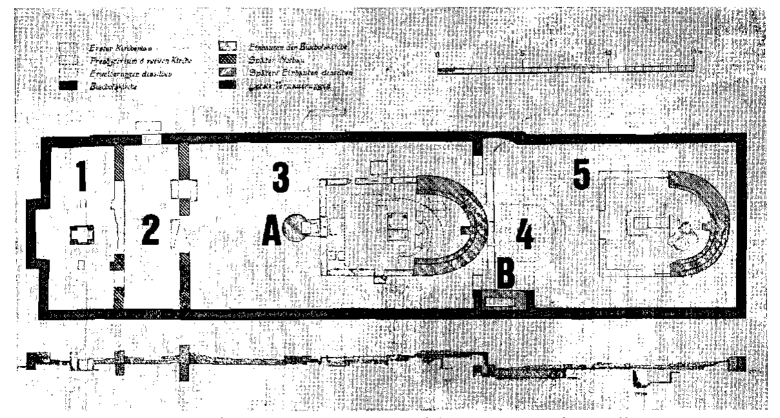
Im Innern der Anlage, elso auf den verschiedenen Terrassen und Hängen, wurde eine Verbauung angetroffen, die auf dem Plan zwar nicht sehr dicht erscheint, aber doch einst sicher den Großteil der Hügelkuppe bedeckt ha: Vieles ist natürlich wegen der Stellheit des Geländes abgerutschl und nicht mahr nachzuweisen. Daher ist die Feststellung der Bedeutung und Bestimmung der meisten kleinen Bauten nicht sicher, doch dürfen wir auf der Linie zwischen St. Ulrich und dem Törl Wohnhäuser annehmen. Der Hauptbau des ganzen Kirchbichla liegt auf der Terrasse nordwestlich unterhalb St. UIrich, zwischen den Hähenlinien 767 m und 770 m. Es ist dies eine relativ gut erhaltene frühchristliche Kirche, (22, 23, 24) an der deutlich mehrere Bauphasen zu erkennen sind 105):

22 Ansicht der Bischofskirche von Südosten (ÖAI)





23 Ansicht der Bischofskirche von Osten 1988 (ÖAI)

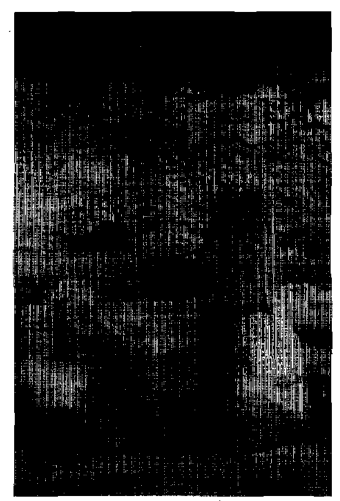


Grundriß der Bischofskirche: 1 = Baptisterlum, 2 = Narthex, 3 = Gameindekirche, 4 = ältester Bau, 5 = Memorialkirche, A = Ambo (Kanzel), B = Grabnische (ÖAI: Miltner)

Im Ostiell fallen zwei Halbrund auf, in denen die Priesterbanke eingebaut sind; dazwischen konnten die Reste einer älteren Apsis aufgedeckt werden, (24, 4) von der nicht a priori gesagt werden konnte, ob es sich dabei um ein kelto-romanisches oder ein frühchristliches Heiligtum hendelt <sup>105</sup>), da die Funde von hier keinerlei echtes Datierungsmittel enthielten <sup>107</sup>): Dennoch dürfte auf Grund der Niveauverhältnisse und des Grundrisses sowie der Position zum übrigen, d. h. spöteren Bau, sicher aein, daß die Apsis (zu der noch eine Priesterbank unter der westlichen Apsis zu rechnen wäre) die Reste eines Kirchenbeues darstellt <sup>108</sup>).

Die relative Chronologie der gesamten Antage enthält absolute große Probleme. Es kenn daher noch Immer keine endgültige Darstellung gegeben werden, denn hier muß noch einmal nachgegraben werden. Immerhin sei soviel allgemein festgestellt: Die Kirche wurde mehrere Male umgebaut, wobei den ersten Anstoß nicht ein Felssturz vom Steilhang unter St. Peter gebildet hat, sondern vielmehr das Wachsen der kultischen Bedeutung von Lavant und ihr Niedergang, was in der Vergrößerung des Bauwerkes, später aber in seiner Verkleinerung Niederschlag fand.

Alzinger hat nun zusammen mit E. Fossel 108) den Versuch gemacht, die baullche Abfolge neu zu gliedern: (25) Dabei kam er zu dem Schluß, daß die 1. Phase doch in der Apsis zwischen den beiden Priesterbänken zu suchen sel; zu ihr gehöre das von Miltner unter der westlichen Bank festgestellte Bema (Tribûne) 178); im Norden und Süden ist je ein Raum, eine Sakristei, engebaut. Der Grundriß ergibt also eine schmale, huleisenlörmige Apsis, vor der In einigem Abstand und isoliert die Klerusbank liegt. Als beste Parallele ist die Kirche auf dem Ulrichs-berg in Kärnten 111) anzuführen, die einen fast identischen Grundriß besitzt; aber auch dia Kirche auf dem Holschhügel 112) könnte – zumindest für die Kombination Apsis + Sakrisleien - herengezogen werden. Desselbe gilt für die Kirche auf dem Du el 113). Möglich wäre eber auch noch eine andere Löeung: Vom nördlichen Ende der ältesten Priesterbank geht eine Mauer ab, die Miltner 114) für jünger als die Bank erklärte; aus dem ganzen schloß er auf des Presbytorium (Priestermaum) samt Erweiterung der 2. Kirchenphase. Fest steht nur, daß der Grundriß solcherert an jenen der Kirche in Laubendorf bai Spittal/D. 118) erinnert, wo die Klerusbank in das Rund der Apsis eingebaut ist. Inwieweit hier nun tatsächlich zwel Perleden vorliegen, muß erst noch durch eine Nechgrabung untersucht wer-



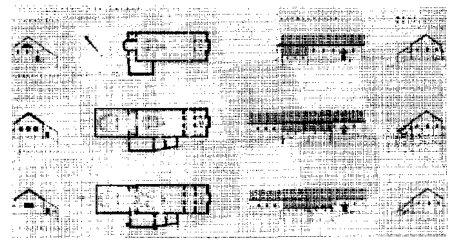
Bischolskirche, Baptisterium (ÖAI)

den; Immerhin könnte der Niveau-Unierschlad zwischen der Apsis mit den Sakristeien und dem Bema so ausgelegt werden, daß eratare den ältesten Kirchenbau ohne Bema, letztera den zweiten mit Bema darstellt.

In der nächsten Phase wurde die Kirche nach Osten hin vergrößert: Spätestens jetzt verschwand die alte Apsis mit den Sakristeien, von denen nur die nördlichen in den neuen Bau einbezogen wurde. Dia naue und größere Priesterbank im Osten erhielt nun auch den erhöhten Thron in der Mitie, der für den Bischof bestimmt war. Von nun an ist die Kirche auf dem Lavanter Hügel im Range einar Bischofskirche. Vor der Bank wurde ein Becken angelegt, das aber nicht als Baptisterhum (Taufbecken), sendern vielmehr als Mamoria, als Reliquienschrein, anzusprechen ist 114). Davon abgese-

hen, hatte die Kirche bereits eln Taufbecken, (26) und zwar im Westen: es ist in elnen offensichtlich eigens defür geschaffenen Raum gesetzt worden, wie der Erker in der Kirchenmauer beweist; en dieser Stelle waren keinerlel Baufugen festzustellen, so daß Alzinger das Baptisterium schon der 1. Phase zuwies. Damit wäre die frühchristliche Anlage auf dem Kirchbicht von Anbeginn eine Taufkapelle gewesen, aus der sich langsam eine Bischotskirche entwickelte. Das letze Wort ist freilich noch nicht gesprochen, weitere Untersuchungen an den Fundamenten und Schnitte quer durch einzelnen Räume stehen hier noch aus.

Ob in diesar Phase das Altere Bema im Osten noch sichtbar war, d. h. neben dem jüngeren mit dem Bischolathron in Funktion stand, ist ebenfalls nach nicht sicher zu entscheiden; die Niveau-Verhällnisse (dar Ostfall der Kirche liegt allgemoin tiefer als der Westtell) können dafür nicht herangazogen werden. Aus dem Befund an sich kann auch nicht erschlossen werden, eb die dritta Priester-bank (wiedar mit Thron), die über der älteaten errichtet wurde, gleichzeitig mit der zwelten bestand: Miltner halte die Abfolge so erklärt, deß nämlich ein Felssturz die Ostselte beschädigt bzw. zerstört hebe, wonach dieser Tell aufgegeben worden sei; daraufhin haba man die Kirche wieder verkürzt und über dem ältesten Bema eine neues erbaut. Dies kann nun wohl kaum zutreffen, da hinter der neuen Kjerusbank keine Wand den nach Millner desolaten - Osttrakt abschloß. So scheint hiar doch eine Gleichzeltigkeit vorzuliegen, die auch verständlich wird, wenn man den Begriff der "Kirchen-Famille" auch für Lavant anwendet: Ein gutes Belspiel dafür liefert der Hemmeberg Im Jauntal, wo eine Gemeindekirche, ein Konsignstorium (Firm-Kapelle) und ein Baptisterium als drei einzelne Baulen ein Ensemble bil-



25 Bischofskirche, rekenstruierte Grundrisse und Ansichten (DAI: Alzinger-Fossel)

den <sup>117</sup>). In Lavant wäre diese "Familie" eben in einem Bauwerk vereinigt <sup>118</sup>). Selt wann hier aber eine derartige "Zwillingskliche" stand, ist wiederum nicht a priori zu beantworten, doch könnte dies schon vor der Errichtung der dritten Priesterbank der Fall ge-

Zugleich mit dieser - möglicherweise aber auch schon vorher - wurde östlich vor dem Altar der Ambo (Kanzel) erriehtet, der den mittleren Teil des ganzen Komplexes dem-nach als die Gemeindekirche zu erkennen aibt.

Aus dem Bisherigen ist also vorläufig (o)gende Baugeschichte abzuleiten: Phase I = Apsis mit Sakristeien; Phase I a (?) = Priesterbank 119). Taufbecken und Ambo dürften ebenfalls zu i bzw. La gehören. Phase II = Anbau der Memorialkirche mit dem Synthronon (Klerusbank); diese Phase könnte schon als "Zwillingskirche" gestaltet gawesen sein. Phase III = Errichtung einer neuen Priesterbank über der ältesten; (28) jetzt kann wirklich von einer "Kirchen-Familie" gesprochen werden. Die Frage der einzelnen Ein- und Zugänge läßt sich im aligenieinen leichter beantworten: Ursprünglich konnte man im Westteil, elwas östlich des Baptisteriums, sowohl von Norden als euch von Süden die Kirche betreten; die Türen zu den Sakristeien der Phase I befanden sich wohl neben der Apsis. In der Phese II konnte die Memorialkirche durch die Mauer östlich des ältesten Bemas betreten werden, in der Phase Ill war diese Mauer aber dem dritten Berna gewichen, wodurch die Verbindung zum Ost-teil zwar nicht völlig versperrt, aber doch stark eingeschrenkt wurde; dahor nahm Alzinger einen Zugeng über die Sakristei (die im Norden aus der älteren entstanden und vergrößert worden war) an. Im Westteil wurde zu einem unbekannten Zeltpunkt der südliche Eingang vermeuert. Datür entstand – viel-leicht in der Phase II – östlich vor dem Baptisterium ein separater Eingangsraum, ein Narthex, der mittels dreier Türen mit dem Laienraum verbunden war.

in der Phase II wurde am Westende der Memorialkirche an beiden Selten je eine Grabkemmer eingebaut 120), deren südliche erhalten gebtieben ist, während die nordliche spä-ter (in Phase III) vermutlich einer Türe weichen mußte. Milliner fand in der Südkammer das Skelett eines 60- bis 70-jährigen Mannes, wohl eines der frühen Kleriker von Lavant,



Bischofskirche, frühes korinthisches Kapitell (ÖAI)

dor hier wegen seiner Bedeutung bestattet worden war.

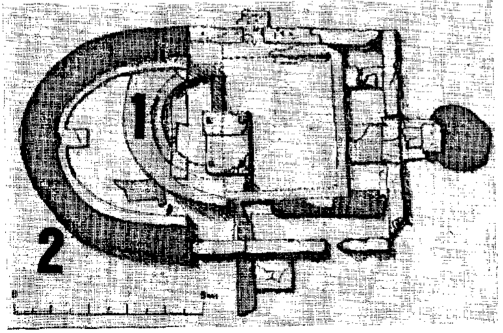
Wie ist es nun mit der absoluten Chronologie bestellt? - Miltner schien die Architektur der Kirche ein geelgnetes Mittel zur Datlerung 121): So setzte er sie - was die frühesten Stücke betrifft - in die Zeit um 500 n. Chr. Alzinger hat aber klargelegt, daß vieles davon, insbesondere die Kapitelle, (28) schon aus der Wende vom 1. zum 2. Jh. n. Chr. stammt 172): Welchem Bau diese Stücke ursprünglich angehörten, kann frellich nicht gesagt werden, es wäre aber möglich, daß sie Teile des alten Tempels sind<sup>121</sup>). Deher können für die Datierung der ersten Phasen der Bischolakirche nur die Kleinfunde und der Vergleich mit ähnlichen Anlegen Geltung heben, die uns allgemein in die zweite Hälfte des 4. Jhs. weisen.

Hinter, also südlich der Bischofskirche, kamen weitere Bauten zum Vorschein 124), die wohl in Zusammenhang mit dieser zu deuten sind: Vielleicht waren es Wohnhäuser für die Dia-kone. Ein anderer Wohnbau liegt vor dem Westende der Kirche 125), offenbar durch Umbau aus einer älteren Grabkapelle entstanden 124). Besonders wichtig ist aber die Anlage westlich der Ulrichskirche 127), deren erste Phase Miltner als Priesterhaus deutete: Sie dürfte gleichaltrig mit dem ältesten Kirchenbau in Lavant sein; dio zweite Phese sah Miltner als Episkopium, also als Bischofsrosidenz, an. Auch unter St. Peter, über dem Mauergeviert, glaubte Miltner eine frühchristlichen Bau nechweisen zu können 126): Die diesbezüglichen Mauerreste scheinen mir jedoch viel mehr von der ersten gotischen Kapelle zu stammen 129).

Das Kieinfunde-Material, des in sil diesen Baulen (außer unter St. Peter) aus der Erde kam, erbrachte die einzigen brauchbaren Hinweise für die Datierung: Sowelt es wirklich mit der Bischofskirche und deren Nebenbauten in Zusammenhang staht, deutet es nicht nur auf das 4. Jh., sondern vor allem euf die Wende vom 4. zum 5. Jh. n. Chr. hin 190). wobel natürlich auch ältere Stücke vorkommen wie etwa eine Bronzemünze des Keisers Galillenus aus dem Jahre 267 191). Einige Sämeraien, die südlich der Kirche gefunden wurden, konnten in des 5. bis 6. Jh. n. Chr. datlert werden 123) und ergänzen somit den übrigen Befund. Aus allem ergibt alch, daß Fliahburg und Kirche in der gleichen Zeit entstanden sind. Wie kam as nun dazu?

# 3) Die Entstehung der Anlage

War der Kirchbicht in der vorrömischen und in der klassisch-römlschen Zeit eindeutig ein heiliger Berg mit einem Friedhof und einem Heiligtum, so änderte sich seine Bestimmung im 4. Jh. n. Chr. entscheidend: Aus dleser Spätzeit sind keine römischen Funde mehr nachzuweisen, dafür abar erscheint der erste christliche Bau, die Urzelle der Bischofskirche. Dieser geht natürlich die Einführung des Christentums voraus, mit dem ja seit Kon-stantin d. Gr. zu rechnen ist 133): zugleich zugleich aber muß Levant als heidnisches Kultzentrum sterke Einbußen erfahren haben: Dann nur eine Cäsur konnte den Einzug der Christen gerade an diesem Ort ermöglichen. Freilich hat die junge und Immer mehr erstarkende Religion Lavant schon aus dem Grunde nicht einfach beiselte liegen lassen dürfen, well dleser alta Kultplatz seine Anziehungkraft nicht verloren hatte; der Ksmpf mit Heidentum zwang also zur christlichen "Okkupation" des Hügels <sup>124</sup>), dessen große nicht-christliche Bedeutung allein schon aus dieser Tatseche erhallt. Eine Zerstörung der heidni-



27 Bischofskirche, älteste (1) und letzte (2) Priesterbank (ÖAI: Miltner)

schen Anlagen – soweit eine solche nicht schon von selbst infolge der klimatischen Einflüsse eingetreten war - blieb anfänglich noch aus, zu ihr kam es erst gegen Ende des 4. Jhs., als mit dam generellen Verbot der nichtchristlichen Kulte durch kelserliche Edikte vom Jahre 391 135) der Sturm auf die Tempel begann. Ob die Kirche nun vielleicht schon vor diesem Datum auf dem Kirchbichl errichtet wurde, kann aus dem Fundmaterial selbet nicht erschlossen werden, die Pletzwahl könnte jedoch - se z. B. nach Alzinger 134) - darauf hinweisen, daß der Tempel auf der Spitze des Hügels noch stand, wenn-gleich wohl nicht mehr in Betrieb war (Eine solche Überlegung wäre übrigens als weitere Stütze für die Annahme des Tempels auf der Kuppe anzusehen!); andererseits mag (ür den Bauplatz auch ein eher profaner Grund ausschlaggebend gewesen sein, nämlich der, daß die größere Fläche auf der Terrasse westlich unter St. Ulrich günstiger erschien als der enge Haum um St. Peter,

#### 4) Die historischen Grundlegen

Während nun Lavant das christliche Stigma immer stärker aufgedrückt erhielt, trat plötzlich ein ganz neues und andersartiges Interesse hinzu, das ausschließlich der Lage und Gestalt des Kirchbichls galt: Im 4. Jh. n. Chr. war die allgemeine Lage immer unsicherer geworden, und dies nicht nur an den Gren-zen des Reiches, sondern euch im Hinterland; hier waren es zunächst keine fremden Invesoren, die die Bevölkerung in Angst und Schrecken versetzlen, sondern Marodeure wie z. B. entlassene Soldaten, die keine Penslon mehr erhielten, und vertrlebene Kleinbeuern, die sich nun gemeinsem als Straßenräuber betätigten und die ungeschützten Orte überflelen. Gegen sie antstanden nun überall, vom Rhein bis zur Drau, Fliehburgen an sicharen Stellen, obgleich dies elgentlich verboten war: Doch ein Gesetz vom Jahre 391 187) sanktleniarte den paramilitärischen Zustand. In dlaser Zeit wird auch spätestens die Betesligungsanlage von Lavant geschaffen worden sein 114), entweder noch als zivile Maßnahme der Bevölkerung des unmittelbaren Aguntiner Raumes oder schon als staatliche Verfügung. Daß es sich dabei nicht um bloße Sicherung der Kirche gehandelt haben kann, beweist schon die Größe des ummauerten Areals, das immerhin eine Fläche von etwe 2,7 Haktar bedeckt: Hier konnten viele Menachen mit ihrem Hab und Gut Platz finden. Freilich war diese Fliehburg - wie auch viele andere - uraprünglich nur als Ausweich- und nicht als Deuersiedlung gedacht. Die Frege, durch wen sie erbaut und dann verwallet wurde, ist sicher einfach zu beantworten, denn Eigentûmer kann nur die Gemeinde Aguntum - wahrscheinlich im Verein mit der dortigen kirchlichen Verweltung - gewesen sein. Die Entlernung zwischen Aguntum und Lavent (ein Weg von mindestens 4 km) darf jedenfalls nicht als Gegenargument verwendet werden, auch wenn es klar ist, daß die Fliehburg nur dann Ihren Sinn erfüllen konnte, wenn ein anrückender Feind mittels der Signalkette 139) rechtzeitig "angemeldet" worden war. Das war jedoch im entscheiden den Augenblick, nämlich im Jahre 406 n. Chr. nicht der Fall, als Aguntum plötzlich - offenbar ohne Vorwarnung - von Barbaren über-fallen und vernichtet wurde, ohne daß sich die Bewohner vorher in Sicherheit gebracht hätten 140).

Nach dieser Katastrophe wurde Aguntum praktisch verlassen, in den Ruinen wurden jedenfalls nur noch ein paer notdürftige Unterkünfte eingerichtet <sup>141</sup>); wohin die Mehrzahl der trotz allem sicher zahlreich überlebenden Aguntiner aber zog, ist im einzelnen nicht genau zu eruieren. Immerhin gibt es mehrere

Plätze, die In der näheren Umgebung der Stadt deren Reetbevölkerung (aber auch Leute vom freien Land) aufgenommen haben können: Im Weeten bot sich einmal der Hügel Breitegg in Nußdorf an 142), doch fehlen dort bisher jegliche Anzeichen einer epät-entiken Besiedlung (eine mittelalterliche Burgstelle ist hier aber immerhin nachzuwei-sen 143); der Hügel von Schloß Bruck käme wegen seiner Position am Eingeng ins Tal der Isel in Frage, aber auch hier fehlen die entsprechenden Funde 141), ohne diese ist bestenfalls ein – freilich günstiger – Signalposten anzunehmen. Patriasdorf, das Immerhin eine Reihe römischer Spuren und eina frühchristliche Kirche aufweist 145), liegt zwar erhöht, aber nicht allzu günstig für die Anlage einer wirklich sicheren Filehburg 146). Im Öeten mag Wallenstein zwar tat-eachlich auf Romanisches, elso Reströmisches zurückgehen 147), doch wird sich ursprünglich euch hier nur ein Signalposten befunden haben; der Hügel in Dölsach, auf dem St. Marien steht, gehört obenfalls zu den denkbaren Punkten, eber auch er ist wie dle anderen genannten viel zu klein, um mehr Menschen Platz zu bieten, auch sind von hier keinerlei Funde bekannt. So bleibt schließlich nur noch ein Punkt in der Umgebung von Aguntum, den als Fliehburg auszubauen sich wirklich lohnte, nämlich Lavant; die übrigen Hügel mögen zwar kleinere Gruppen aufgenommen haben, eber nirgendwo sonst waren der Verhältnisse idealer: Denn em Fuße des Kirchbichis, wo vielleicht schon früher die begüterten Aguntiner sich ihre Sommervillen errichtet hatten, vermochte sich nun eine neue Slediung zu entfalten, deren Einwohner sich lederzeit in den Schutz ihrer Burg begeben

Der Blschof von Aguntum 148), dessen Sitz sich innerhalb der Stadt befunden haben muß 147), war nach der Zerstörung gezwungen, sich nach einem neuen Platz umzusehen, der vor allem sicher sein mußte, kam doch der Seelsorge gerede in diesen schweran Zeltan eine besondere Bedeutung zu; überdies war die Kirche nun zur einzigen Organisation geworden, die auf Grund ihrer Struktur in der Lage war, so etwas wie eine kommunale Ordnung zu schaffen und zu erhalten, denn das Reich bestand zwar noch, in den entlegenen Teilen funktionierte sein Apparat aber nicht mehr. Der Lavanter Kirch-

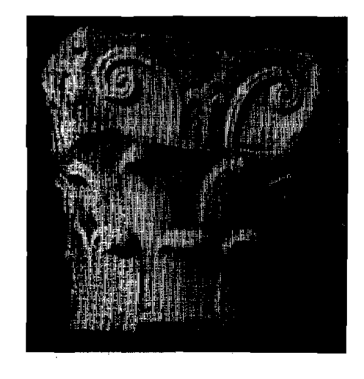
bichl mit seinem Mauerring war natürlich schon längst für den Fall einer Katastrophe als der idealste Punkt für eine Vertegung der Bischolsresidenz ins Auge gefaßt worden, und aus der dortigen Kirche wurde spätestens jetzt, im Jahre 406 n. Chr., eine Bischofskirche gemacht. Freilich ist os Irrig, wenn beheuptet wird, die ganze Fliehburg sei für den Blachof errichtet worden, dieser nahm hier nur seinen wenngleich prominenten Platz ein. Mit der Verlegung war aber auch noch etwas enderes erreicht: Hette der heidnische Kult auf dem Hügal dem Christentum schon vorher weichen müssen, so war der Triumph Jetzt vollständig, von der Höhe herab kam der christliche Segen nun aus bischöflieher Hand, das al beschützend, ein Gesichtspunkt, der in der Wahl von Lavant sicherlich nicht übersehen

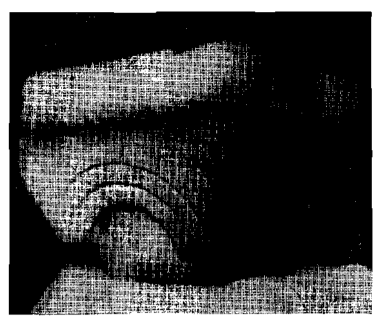
# VI Die nachantiken und frühmittelaltariichen Funde

# 1) Die Bischofskirche

Die Bischofskirche überdauerte die Antika um einige hundert Jahre. Das ist einmal aus den Bauphasen ersichtlich, zum andern aber besonders aus den späten Architekturatücken: Zwei Kapitelle und eine Basis aus dem Baptislerium stammen etwa aus der zweiten Hälfte des 7. Jhs. <sup>150</sup>). (29) Die Endphase des Bauwerkes wird durch weitere Umbauten im Westteil charakterisiert, die offensichtlich auf den baulichen Verfall der Memorial- und Gemeindekirche folgten; d. h. also, daß die Kirche kleiner wurde isi). Einen zeitlichen Ansatz ermöglichte ein weiteres Kapitell, (30) das Miltner als vorkarolingisch, elso in das 8. Jh. gehörend, ansprach 182). Dennoch muß die Lavanter Kirche ihre Bedeutung nicht verloren heben. Auf jeden Fall gab es in dem Restbau - der nur noch aus dem Baptisterlum und dem ehemaligen Narthex bestand - keine Priesterbank mahr, woraus alch ein welteres Datierungselement ableiten läßt: Denn während der zelebrierende Priester in der Frühzeit gewöhnlich mit dem Rücken zur Klerusbank und dem Gesicht zur Menge stand, änderte sich dies im 8. Jh. – der Priester stand nun mit dem Rücken zur Gemeinde, dem Alter zugekehrt 153).

29 Bischofskirche, Kapitell des 7. Jhs. n. Chr. (ÖAI)





**Bischofskirche** vorkarolingisches Kapitell (IAU)

# 2) Der "Felesturz"

über die möglichen Ursachen der einzelnen Phasen in der Baugeschichte der Lavanter Bischolskirche werde ich unten im histori-schen Teil (VII) einiges herauszuarbeiten versuchen. Hier soll nur ein Komplex behandelt werden, der historisch zwar irrelevant, aber dennoch interessant ist, nämlich das Phänomen des "Felssturzes": Vor dem südlichen Ende des Bemas, neben dem Reli-quienschrein der Memortalktriche, liegt ein gro-Ber, mehrere Tonnen schwerer Felsblock, (31, 32) dessen Existenz Miltner 154) durch einen Felssturz vom Steilhang südlich der Kirche erklärte; aus diesem Grund eel auch dieser Tell aufgegeben worden, und die dritte Prie-sterbank als Ersatz für die zweite errichtet worden. Dagegen spricht aber zunächst ein zweiter Felsblock im Innern der Gemeindekirche. Ein mutmaßlicher Felsrutsch kenn nun freilich auch nur einen einzigen Block ebsprengen, der den Hang abwärte rollt und vielleicht sogar springt; dieser kann weiters mit einem mächtigen Satz die Wand der Kirche durchschlagen und Ins Innere stürzen. Dabei aber muß er auf Grund seiner leicht vorstellbaren Wucht einigen Schaden anrichton: Einen solchen sah Miltner in der just an dieser Stelle eingedrücklen Priesterbank. Nun würde aber ein Block dieser Größe eine

zwar gemeuerte, jedoch nicht tief fundamentierte Bank en der Aufschlagetelle nicht bloß eindrücken, sondern völlig zerstören und zermalmen: dies iet aber nicht der Fall 155), die Bank ist hier bloß - eben wegen schlechter Fundamentierung – abgesunken. Zudem wäre zumindest die südliche Wand des Schreines verdrückt worden, aber auch in diesem Fall zeigt sich keine derartige Wirkung. Und schließlich liegt der Fels nicht atwa im Boden, sondern auf diesem. Aus all dem folgt klar, daß der Klotz nicht später - Miltner spricht von der Zelt um 600 n. Chr. - hierher stürzte oder rollte oder sprang, sondern echon vorher an seinem Platze lag bzw. an diesen befördert wurde. So unverständlich dies auch sein mag, könnte es dafür eine schla-gande Erklärung geben:

Aus dem galliechen Bereich ist der Steinkuit hinlänglich bekannt 156), er geht auf die prähistorischen Men.hlre zurück; er führte z. B. dazu, daß ein ganzer Tempel um einen solchen heiligen Steln gebaut wurde 197). Das frühe Christentum - aber in vielen Fällen auch die epätere Kirche - hat derlei Dinge nicht einfach mißachten und annulieren können, sondern ummantelte sie mit dem elganen Kult 158). In diesem Sinne wäre es nun ohne welteres möglich, daß der Lavanter Feleblock abenfalls ein alter heidnischer Menhir ist, der zuerst außarhalb der Kirche liegen blieb und sozusagen in ihrem Banne stand, später aber in diese mit einbezogen wurde; daß man eich dabei etwas Besonderes gedacht heben muß, ist selbstverständlich, denn es wäre sicher ein Leichles gewesen,





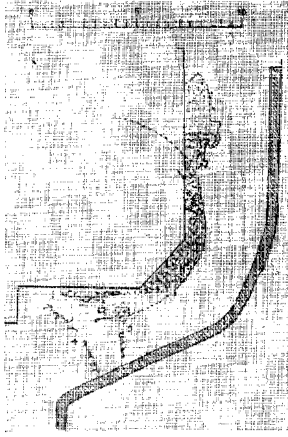


den Klotz fortzurallen. Nur zur endgültigen "Entschärfung" aber hat man ihn sicher nicht in seiner Position belassen oder sogar in diese gebracht, die im Bereich der Priester-bank und des Schreines zwar nicht gerade hindernd, aber doch störend erscheint. Es muß sich hler also um mehr handeln, mohr als eine bloße "Christianisierung" eines alten heidnischen Steingötzen: um was es dabei aber geht, entzieht sich vorläufig unserer Kanntnis, denn selbst die Parallelen 159) helfen uns nur bedingt weiter. Hier könnte aber eln – freilich äußerst vager – Gedanke artikuliert werden, wonach die Lavanter Christen in selbstverständlicher Kenntnis des Christuswortes: "Auf diesem Felsen werde ich meine Kirche bauen" 160) den Felsen vor ihrer Kircha in diesem Sinn auf Petrus bezogen hätten, womit hier auf ein uraltes Petrus-Petrozinium geschlossen werden könnte; seine Fortsetzung hatte es dann in der Peterund-Paul-Kirche auf der Spitze des Kirch-blichts gefunden 141). Aber auch ein anderes kännte gemeint sein: Nach Paulus ist Christus nach dem Vorbild des Felsens in der Wüste, eus dem Moses das Wasser schlug, ein Fels, aus dem das "geistliche" Wasser floß 162); von hier ist der Schritt zum Wasser der Taufa

nicht mehr weit 163). Damit aber den Reliquienschrein vor dem Lavanter Felsblock nun doch als Taufbecken erklären zu wollen, würde zu weit führen; denn selbst wenn es elne uralte Überlieferung zu diesem Steln gegeben hätte, wonach Wasser aus Ihm tropfte 164), hätte man den Komplex wohl doch nicht so genau "überselzt". Andererseits ist zu beachten, daß von offizieller Seite bis ins hohe Mittelalter hinein immer wieder gegen solchen Aberglauben gewettert wurde 165). Es soll hier freilich kelne Entscheidung getroffen werden, ob und was an dieser Deutung des Felsblockes richtig ist, ich wollte nur eine Möglichkeit aufzeigen und zur Diskussion stellen. Vielleicht ist damit ein Anstofl gegeben, der vor allem die betreffenden Wissenschaften auf den Plan rufen konnte. Es darf auch nicht übersehen werden, daß ver dem Ambo im Gemeindekirchenteil ein zweiter Felsblock liegt, der viel kleiner ist als der andere und daher nach einem Sturz leicht wieder fortgeschafft hätte werden können. Auch in diesem Fall ist eine absichtliche Deponierung oder Belassung wahrscheinlich.

Die Auflassung der ehemals großen und Imposanten Bischofskirche, die schließlich nur noch aus zwei kleinen Räumen mit Taulbekken und Versammlungsraum bestend und eine Fläche von etwa 70 in<sup>2</sup> einnahm, war archäologisch bisher nicht zu erfassen, sie wird aber spälestens bei der Gründung eines neuen Kirchenbauens, etwa auf der Kuppe

# oder an der Stelle von St. Ulrich, erfolgt sein.



Mauern unter dem Chor von St. Ulrich (ÖAI: Miltner)

# 3) St. Ulrich

Miltner meinte nachwelsen zu können 166), daß der heutigen Pfarrkirche (33) zwei ältere Kirchen, eine romantische und eine getische, voreusgingen: (34) Die Apsis des romanlechen Baues liegt nach ihm unter dem Chor von St. Ulrich, knapp neben dem Steilabfall in die Schlucht; darüber sei der <sup>5</sup>/a-Schluß des go-

tischen Chores errichtet. Die Ausgrabung förderte kelnerlei datierende Funde zutege, so daß aus den bloßgelegten Mauern nicht viel hereusgelesen werden kann. Für die Annahme einer romanischen Gründung kann nur eine etwes umstrittene Dberlieferung her-angezogen werden 167): Danach soll Papst

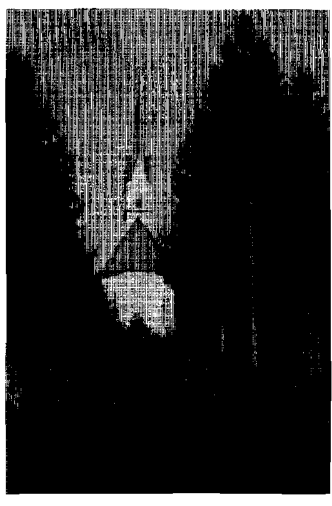
Leo IV. (847-855), der freillich Rom niemals verlassen hat, die Kirche St. Ulrich geweiht haben; Miltner modifizierte dies 168) durch den Gedanken, daß hier eine Weihe vorliege, die freillich auf Umwegen und sekunder doch mit dem genannten Papst als einem besonderen Förderer des Marienkultes zusammenhänge. So scheint also zumindest theoretisch das apäte 9. Jh. els Grüdungszeit der eraten Kirche unter St. Ulrich in Frage zu kommen, wozu noch zu rechnan wäre, daß Santonino 169) die Plarrkirche als vetustissim a uralt bezeichnete, wenngleich man ihm auch unterstellen möchte, daß er dies wegen der Leo-IV.-Tradition tat. Nicht zu vergessen ist aber, daß die erste Nennung von Levant kurz vor 1100 erfolgte 170), was für die Pfarrkirche einen wertvollen terminus ante quem abgibt, der – wie wir welter unten (XI 1) eehen werden – talsächlich jedoch nicht viel jünger ist als diese 171).



Miltner glaubte auch unter St. Peter (35) einen romanischen Vorläufer gefunden zu haben 1 doch scheint das Fundament eus einem Guß und gotisch zu sein: Was Miltner als Apsisrund ansah, kann nur das Fundament des 5/a-Schlusses sein, das freilich sehr unregelmäßig und verwirrend ist 174) (vgl. Abb. 9). Die Meurreste, die direkt über dem Mauergaviert liegen, sind als ältester Kapellenbau an dieser Stelle anzusprechen: Es handelt sich debel um elne Apsis, die Mitter als frühchristlich bezelchnete 174). Degegen sprechen nun zwei Dinge: zum einen ist es auffällig, daß der Chor von St. Peter genau diesem Halbrund (wenn auch elwes nach Osten versetzt) entspricht, dem Baumeister bzw. dem Bauherrn von St. Peter also offensichtlich als Vorbild diente, zum andern aber, daß der vorspringende Teil etwa in der Mitte dleaer Apsis den Pfeilerfundamenten der gotischen Ecksäulen derart ähnelt, daß es sich um gar nichts anderes als eben Das-selbe handeln kann 173). Im übrigen wurden hier auch gar keine Funde gemecht, die eine Detierung erlaubt hätlen. Für Miltner schien



St. Ulrich von Südwasten (ÖAI)



35 St. Peter von Nordosten (ÖAI)

festzustehen, daß diese Kapelle nicht allein auf der Kuppe atand, sondern Teil einer Anlage war, zu der auch ein im Wsten befindlicher Turm gehörte, den er sis mittelalterlichen Bergirit ensah 176); weltere dazugehörige Mauern wurden im Hang nördlich der Kirche freigelegt 177). Nun ist die Existenz der Burg Trettenstein an dieser Stelle eine unbestreitbare Tatsache, daß St. Peter jedoch als deren Burgkapelle diente, ist auch aus dem Grunde abzulehnen, als hier doch mit dem eigentlichen Bergfrit — der andere ist in Wirklichkeit der Pallas — gerochnet werden muß.

Wir befinden uns nun bereits im hohen Mittelalter, könnten die archäologische Darstellung Lavants also spätestens jetzt beschließen, die Komplexität der Anlagen auf dem Kirchbichl zwingt uns aber, auch hier nicht stehenzubleiben, da gerade aus dam Mittelalter die besten Rückschlüsse auf die Spätantike und ihre unmittelbare Folgezeit gezogen werden können. Bevor wir aber fortsetzen, wollen wir nach einmal weit zurückgreifen:

# VII Die historische Entwicklung Osttirols vom Jahre 408 n. Chr. bis ins hohe Mittelalter

Die Zerstörung Aguntums im Jahre 406 n. Chr. <sup>178</sup>) bedeutete eine folgenschwere Cäsur, die in eine Umstrukturierung der Siedlungsform im Lienzer Becken ausmündete. Der Bischof zog sich nach Lavant als einem sicheren Stützpunkt zurück, von wo aus er die übrigen Gemeinden betreute. Damit tat er nichts anderes als seine Kollegan in anderen Gegenden, die ebenfalls von der Völkerwanderung in Mitteldanschaft gezogen worden waren: er wurde zum ep is copus in castellis <sup>179</sup>), zum Bischof in den Burgen, als welcher er geistliche und weltliche Macht seines Bezirkes auf sich ver-

einigte; ihm unterstanden universadiocesis suae castella 180), also alle Fliehburgen innerhalb seiner Diözese. In Osttirol ist bisher nur Patriasdorf bekannt geworden — das ich aber immer noch nicht ala echtes castellum, sondern eher als befestigte Kirche ansehe; ob ähnlicho Punkte auch anderswo, z. B. Im Matreier Becken, wo St. Nikolo auffällt, überhaupt möglich waren, sei dahlngestellt, die relative Sicherheit der Nebentäler der Drau mag hier freilich eine andere Entwicklung gefördert haben.

Das Leben ging also weiter, und für mehrere Jahrzehnte blieb alles ruhig, wenn wir von einem allgemein für Nericum im Jahre 431/2 bezeugten Steueraufstand absehen wellen, dessen Auswirkung auf Osttirol in keiner Weise nachgewiesen werden kann und auch innerlich unwahrscheinlich ist. Dann plötzlich, im Jahre 452, kamen Hunnen plündernd das Pustertal herab <sup>181</sup>) und zersterten diejenigen Ortschaften, die sie ungeschützt (anden; es ist sicher, daß sie die befestigten Punkte wie Lavent ungeschoren ließen, weil sie für zeit- und kräfteraubende Belagerungen keinen Sinn mehr hatten <sup>182</sup>). Der Spuk dauerte nur kurz, die Erinnerung en ihn aber blieb für lange Zeit bestehen.

Die nächste Invasionsmacht, die bis ins Lienzer Becken vorgesloßen sein dürfte, waren die Ostgeten, die im Jahre 472(?) Teurnia belagerten und sicher auch weiter nach Westen vorgedrungen sind <sup>183</sup>); aber auch ale haben Lavant nicht eingenemmen, wenn sie es gielchwohl zerniert haben dürften, wie aus dem Umstand hervergehen mag, daß dieser Ort in der severinischen Hillsaktion zugunsten der bedrohten Romanen an der Donau nicht erwähnt wird <sup>184</sup>).

Die Ostgoten zogen bald ab, und nech ihnen gerielen die Alpenprovinzen in den Macht-

bereich das Odowaker, der von 476 bis 493 über Italien herrschle. Der Skire bemühte sich um die Erhaltung der Donaugrenze, die Jedoch 488 aufgegeben werden mußte; die inneralpinen Gebiete dürften devon Jedenfalla nicht viel gemerkt haben, für sie ging alles in der gewohnten "Selbständigkeit" weiter.

Nach dem Meuchelmord an Odowaker errichtete Theoderlich d. Gr. soin großes Reich in Italien, dessen Nordgrenze mehr oder minder die Unle der Karawanken und Karnischen Alpen bildete 185). So blieben zumindest die entlegeneren Gebiete des ehemaligen Norlcum weiter sich selbst überlassen, was sie im Grunde schon seit dem Beginn dea 6. Jhs. waren; ob des Lienzer Bekken damäls ebenfalls unberührt blieb, ist nicht leicht zu erweisen, die viel südlicher gelagenen Grenzsperren dieser Zeit sprechen aber dafür 186).

Der ellmähliche Zusammenbruch des ostgotischen Reiches nuch dem Tode Theoderichs Im Jahre 526 brachte dann neue Kräfte euf den Plan, und so kam es, daß die Expansion des Frankenreiches unter Theudebert I. in den 30-er Jahren des 6. Jhs. nach dem Süden zielte: Der Vorstoß nach Venetlen führte zwar 539 zu einem fränkischen Erfolg, doch konnte Oberitalien in der Folge nur bis um 555 gehallen werden 187), wobei natürlich bloß von einer fränkischen Oberhoheit, nicht aber einer kompletten Durchdringung des Gebietes die Rede sein kann, denn Oatgoten und Byzantiner waren ja weiterhin in Italien present und aktiv. Daß in jener Zeit such das gesamle ehemalige Noricum in die Hand der Merowinger fiel, wird zwar allgemein angenommen, muß aber bei einer kritischen Sichtung des Quellenmateriales eher in Frage geatellt werden 189), wenngleich es wahrscheinlich ist, daß ab und zu Franken auch durch das Drautel gezogen sein mögen: Nachdem Theudebert 535 die Gebiete neben der Donau bis nach Pannonien unter seine "Kontrolle" gebracht hatte 189), wandte er sich nämlich erst nach Italien, wobel die weat-lichen Alpenpässe die Verbindungstüren zwischen dem Frenkenreich und Venetien bildeten; die Gebieta von Oattirol, Kärnten und Steiormark lagen abaeita und waren damals auch aus strategischen Gründen nicht sonderlich Interessant, sie zu beseizen hette einan viel zu großen Aufwand gekoatet. Schon aus diesem Grunde erscheinen Übergriffe auf die Kirchen von Virunum, Teurnia und Aguntum wenig wahrscheinlich, da sie viel zu welt entfert lagen; auch die Flucht des Bischofs VItalis von Altinum (nahe Venedig) ausgerechnet nach Aguntum "Ins Reich Franken" erscheint unlogisch 190). So dürfte Osttirol auch während dieser Epoche keinen neuen "Herren" erhalten haben, sondern weiter in seiner Abgeschiedenheit verblieben sein.

Der byzantinische Feldherr Narses hette 555 dem ostgetischen Reich den Todesstaß versetzt, und seinem Druck mußten nun euch die Franken 562/3 weichen, die sich zum Schluß nur noch in Brescia und Verona hiellen 191). Der zum Patricius avenzierta Narses ordnete die Verhältnisse in Italien daraufhin und restaurierte die Städte "ad pristi-num decoren" <sup>193</sup>), d. h. im Sinn der justinianischen Reconquista, die sich be-mühto, die alten römischen Provinzen wiederherzustellen, L. M. Hartmann 193) und nach ihm Egger haben daraus auf eine Zugehörigkeit Noricums zum oströmischen Reich geschlossen, doch ist dies sehr unwahrscheinlich: in der Quelle ist nur von Italien die Rede, und selbst die Einbezlehung des Draulales allein war sicher so uninteressant wie vorher 194). So blieb unser Gebiet also wohl weiterhin sich selbst überlassen.

Im Jahre 565 verließ ein gewisser Venantius Fortunalus, der später Bischol von Poitiers werden sallte, seine venetische Heimat, um nach Mainz zu ziehen: Dabei wandle er sich aber nicht durch das Etschtal, nahm also nicht die alte Römerstraße Via Claudia Augusta über Bozen und das Reschen-Scheideck, sondern reiste den Tagliamento aufwärts über Osoppo zum Plöckenpaß, ins Drsutal über Aguntum, und entlang der Rienz zum Brenner 191); Venantius hatte sich zuheuse bei den Byzantinern offenber unbeliebt gemacht und wollte sich nun unter fränkischen Schutz stellen 196). Obgleich seine Reiseroute absichtlich sein kann, wird man nicht allzu viol hineininterpretieren dürfen 197), nur soviel mag zutrelfen, daß nämlich Venantius seinen Weg doshalb so gewählt hat, weil er auf diesem in geringerem Maße bzw. überhaupt nicht auf Byzantiner stoßen würde. Somit wäre daraus ein weiterer Anhaltspunkt für das oben Gesagte gewonnen, daß nämlich des Drau-tal nicht mehr zur byzantinischen Sphäre gehörte.

Venantius hat seine Relse in einem Gedicht beschrieben, wobei er allerdings rückläufig vorging 198): In den Versen 549-50 erwähnt er auch Ag unt um; die Stelle ist zwar hinfenglich bekannt und auch oft genug beschrieben worden, soll hier aber noch einmal in Erinnerung gerufen werden:

pér Dravum itur iler quá se castélla supinant hic montána sédens in colle superbil Auuntus

Längs der Drau geht der Weg, an dem sich Kastelle emporzieh'n, hier als Bergstadt sitzt auf dem Bichl das steize Aguntum.

Während die Obersetzung keinerlei Schwie-rigkeiten bereltet, enthält die Interpretation dieses Hexameters zumindest ein Scheinpro-blem: Entgegen Millner 199), der die Stelle ohne welteres auf Lavant bezog, will Alzinger 200) die alte Talsiedlung darin erkannen; auch ich habe das so gesehen, indem ich argumentierte, daß Aguntum – was nach unserem Wissen auch immer wahrscheinlicher wird – zumindost im Westen sich um einige Meter über den Talboden erhob 201): In Wirklichkeit kann es sich aber trotzdem nur um elnen von Osten her sanit ansteigenden Schotterkegel gehandelt haben, der auf der Strecke Dölsach - Stadttor nur einen Höhenunterschied von ca. 3 m erreichte, innerhalb der Stadt zwar etwas mehr anstleg, um an der Linie des heutigen Debantbaches noch stärker abzufallen, während das Nord-Süd-Gefälle des Stadthügels insgesamt nicht mehr als 10 m betragen haben kann. Des Aguntum, das Venantius sah und in dem er wohl auch Gastfreundschaft land, kann aber nicht die alte Stadt gewesen sein: denn diese war ja nach der zweiten und endgültigen Zerstörung durch die Hunnen verlassen worden; außerdem vermöehte man beim besten Willen die Beschreibung mentana und in colle selbst wenn man dichterische Übertroibung annehmen wollte - auf Agunlum anzuwenden; nicht zuletzt aber fanden die wenige Jahrzehnte später anrückenden Stawen den Namen der Rulnenstadt offensichtlich achon nicht mehr vor, sondern nannten die Städte einfach "Gegend der Walchen" 202). Aus all dem folgt, daß nicht das alte, sondern das "neue" Äguntum, eben Levant, den Pilger beeindruckt hatte; zugleich bedeutet dies aber auch, daß Lavant Aguntum bzw. Auuntus hieß, auf welches Phanomen wir jedoch erst später (unter X) eingehen werden. Die castella des Venantius waren jene Bischolsburgen, die schon seit dem 4. bzw. 5. Jh. die letzten Zentren romanischen Lebens gewor-

den waren, und an die sich nicht nur jeder Relsende, sondern vor allem Männer klerikatier Bedautung hielten: Hier wurden sie eufgenommen und beherbergt.

Konnte für Osttirol mit einiger Wahrscheinlichkeit ab dem Jahre 406 n. Chr. eine mit nur wenigen Ausnahmen ruhige Zeit angenommen werden, so könnte sich die Lage in der zwelten Hälfte des 6. Jhs. geändert haben: Im Jahre 568/9 drangen die aus Pannonien kommenden Langobarden in Italien ein, wo sie ein neues Germanenreich errichleten; im Gefolge dieser Invasion wurde wohl auch das Drautal durchzogen, ob dabei aber der Oberleuf berührt wurde, muß dahingestellt bleiben. Auch ist durch nichts erwiesen, ob der Südteil des ehemaligen Noricum vielleicht abgesehen von Südkärnten wirklich unter langobardische Botmäßigkeit geriet. In Lavant kann für diese Zeit Jedenkung nachgewiesen werden.

In die leer gewordenen Sitze der Langobarden in Pannonien drängten nun die Awaren, die slawische Stämme teilwelse vor sich her trieben, teilweise aber achon unterworfen hatten. Bald war Südost-Norleum in Ihrer Hand, von wo eus sie Plünderungszüge nach dem Westen unternahmen; Auf diese Zeit dürfte der Sagenkomplex um Schloß Hein-fels nahe Sillian, ja der Namo dieser Burg selbst, zurückgehen 200). Wiederum zeigt Lavant einen negativon Befund, was nur so ausgalegt werden kenn, daß es unberührt blieb oder - genauer gesagt - einfach uneinnehmbar war. Wie lange Awaren, und mit diesen wohl auch Slawen, die Gegend von Helnfels unsicher machten, ist nur ungefähr zu erschließen: wahrscheinlich wiehen sie vor den gegen Ende des 6. Jh. von Westen her vordringenden Baiern zurück.

Diese dritte Macht in unaerem Gebiet, durch Heirat mit den Langobarden in gulen Beziehungen, hatte über den Brenner hineusge-griffen 204) und trachtete in der Folge nach neuen Eroberungen im Osten. In einem ständigen Hin-und-Her wechselten die Erfolge. die einmal die Awaren oder Slawen, zum anderen die Balern für sich buchen konnten: Die Kämpfe spielten sich alle im Drautal ab und zogen sich mindestens bis Teurnia. Diesa Stedt bzw. Ihr Geblet dürfte denn auch eine gawisse Rolle gespielt haben, dann die jüngsten Ausgrebungen 205) deckten ein offensicht-lich bairisches Gräberleid auf; damit hängt wohl die Netiz bei Paulus Diacenus 206) zum Jahre 592 zusammen, wenach die Balern einen erfetgreichen Kriegszug in Sclavo-rum provincija, alao In den Gebieten der Slawen, unternommen hätten. Bald danach gab es allerdings einen Rückschlag, und dle Balern mußten eine schwere Niederlage einstecken 207); diese scheint zur Folge gehabt zu haben, daß sie sich hinler das Kärntner (Tiroler) Tor nach Westen zurückzogen, und sich hier - zumindest vorübergehand die site natürliche Grenze neu bildete. Von weiteren Kempten wissen wir für das Jahr 610, als die Slawen wieder nach Westen vorstießen 2008): "Nach dem damaligen Tod des Baiernfürsten Tassilo wurde sein Sohn Garibald in Aguntum von den Slawen be-siegt, und die Gebiete der Baiern wurden geplündert. Sowie jedoch die Baiern ihre Kräfte wieder gesammelt halten, jagten sie den Feinden ihre Beute ab und vertrieben sie aus ihrem Gebiet". Daraus geht ganz ein-deutig hervor, daß Aguntum damals den Baiern gehörte: Damit kann nun freilich nicht die alte Siedlung gemeint sein, sendern nur ihr Gebiet, alse das Lienzer Becken; auch eine Zerstörung der Stadt kann nicht angenommen werden, denn sie war ja bereits eine Ruinenstätte, und Lavant wird sicher getretzt haben (aber selbstverständlich wurde es ven den Baiern kontrolllert). So vermoch-

ten die Balern also noch einmal die Entwicklung aufzuhaften und das Draulal bis zum Kerntner Tor zu behaupten.

Wie lange sie sich aber so weit östlich hielten, meldet uns keine Chronik. Möglicherweise führte das im Jahre 626 durch Samo gegründete Slawenreich dazu, daß sich auch im Westen ein neuer Expansionstrieb regte, und sich die Alpenslawen, die Karantanen, weiter drauaufwärts schoben. Jedenfalls ist nach einer Urkunde vom Jahre 769 des Gebiet östlich des Baches vom "Anzaser Berg" <sup>209</sup>) slawisch, Somit gehörte das Lienzer Becken und mit ihm Lavant wohl schon Im 7. Jh. zum karantanischen Gebiet: Ob die Slawen hier jedoch eine echte Oberhoheit bildeten, ist eher zu bezweifeln, waren sie doch in erster Linie Bauern; auch zeigen die in Höhenlage nachweisbaren romanischen Ortsnamen an, daß die neuen "Herren" sich kaum um diese gekümmert haben, sondern ihre Siedlungen in den jetzt freien und auch günstigeren Talniederungen gründeten. In Lavant z, B. ist kein Riß im Kontinuum zu erkennen, sondern im Gegenteil neue bauliche Tätigkeit nachzuweisen 210); dareus kenn nur geschlossen werden, daß die Slawen - allen anderen Meinungen zum Trotz - doch nicht als wilde Barbaren auftraten und auch nicht die christliche Religionsausübung unterbanden. Und schließlich sind sie nach 610 wohl nicht mit neuerlichem Waffengerassel in Osttirol eingedrungen, sendern eher friadlich eingesickert. Dennoch war der Zusammenhang mit den alten Zentren, so vor allem mit Aquileia abgerissen, weshalb man damels die norischen Kirchensprengel als verloren betrachtete.

Die im 7. Jh. einselzende neue Missionlerung durch iro-schollische Mönche führte zur Gründung kirchlicher Stützpunkte, von wo aus die Alpengebiete neu christianislert werden sollten: Ein wichtiges Zentrum wurde so in Salzburg geschaffen, das seine Missionäre zu den Alpenslawen schickte. Verher war aber noch die kirchliche Organisation Baierns durch Bonifatius vollendet worden. Für die Ent-wicklung in Karentanlen war entscheidend, daß die Slawen – neuerlich von den Awaren bedroht – sich vor der Mitte des 8. Jhs. den Balern unterwarten, um durch diese geschützt zu werden. In jener Zeit schickte Bischof Virgillus von Salzburg den Bischof Medestus zu einer regelrochten Missions-Expedition zu den Karantanern aus, um hier neue Gemeinden zu gründen 211): Von Lavant ist dabei nicht die Rede. Dies wird aber verständlich, wenn man bedenkt, daß hier einmal der christliche Faden nie gerissen war, und daß auch Aquileia sich die günstige Entwicklung der Dinge zunutze machte und seinerseits Missionäre in die ehemaligen Nordsprengel seiner Diözese sandle; selbstverständlich beanspruchte es dabei Virunum, Teurnia und Aguntum, doch waren ihm In den beiden ersteren die Salzburger zuvergekemmen. Das führte schließlich zu Streitigkeiten, die jedoch im Jahre 811 durch Karl d. Gr. geschlichtet wurden: Von nun an bildete die Drau die Grenze zwischen dem Erzbistum Salzburg und dem Patriarchat Aquileia 212).

Im Zuge dieser kirchlichen Renevatio kam nicht nur neues Leben in die alten Gemelnden, sondern die Traditienen wurden wiedererweckt. In Lavent, des nicht so wie z. B. Teurnia neu belebt werden mußle und in diesem Sinn wohl als eine echte remanische Enklave in slawischem Gebiet zu bezeichnen ist, gab es einen nahtlosen Übergang: Freilich war die Bischofskirche in all den Jahren von Wind und Wetter angegriffen worden, so daß das ehemals prächtige Gebäude und mit ihm der gesamte Kirchbichl schon längst nicht mehr so stolz wie einst über dem Tale prangten; so war – wie wir schon oben gesehen haben – nur noch soviel von der Kirche in

Verwendung, wie unbedingt benötigt wurde; die bauliche Veränderung bzw. Verkleinerung auf den Westtell wird durch ein vorkarofingisches Kepitell angezeigt 273).

Die Draugrenze wurde ble auf eine Ausnahme eingehalten: In Petrlasdorf griff Aquileia über sie hinweg. Dies geschah aber nicht deshalb, weil hier die alte Blachofskirche von Aguntum gelegen hatte - wie Wiesflecker as will 214) -, sondern weil die hiesige Kirche von Anbeginn zum direkten Bereich von Lavant gehört hatte; daß eine Besonderheit vorleg, geht schon deutlich aus dem Namen villa Patriarche = "Dorf des Patriar-chen" (Patriarchesdorf, daher auch die Betonung Patriåedorf) 213) hervor, der bezeugt, daß man von diesen alten Verhältnissen hier nichts mehr wußte. Denn wenn sich euch Lavant selbst über die Zelten hin behaupten konnte, so vermochte es in der Epoche ab der zweiten Hälfte des 6. Jhs. wohl kaum noch seinen Kirchensprengel im alten Sinn zu betreuen, woraus folgt, daß seine Filialkirchen entweder ein selbständiges Leben fristeten oder aber – was wahrscheinlicher ist - aufgelassen worden waren, wie dies auch für Patriasdorf anzunehmen ist. Aquileia konnte daher nur mittela diesbezüglicher Urkunden auf seine alten Rechte pochen.

Die Niederringung des Langobardenreiches und die erfolgreichen Kriegszüge gegen die Awaren durch Karl d. Gr. am Ende des 8. Jhs. brachten die Konselidierung der Verhältnisse: Die Einrichtung der Grenzmarken ergab eine neue politische Verwaltung, die ver allem den immer noch vorhandenen Restromanen zugute kam. Für Osttirol trat nun wleder für långere Zelt Ruhe ein, denn die neuen Gefahren, die von Osten her in Gestalt der Ungarn heraufzogen, drangen nicht bis hierher. So konnte sich das Leben des Bevölkerungs-Gemisches, das sich aus Remenen, Slawen und Baiern zusammensetzte, in einem friedlichen Nebeneinander entwikkeln. Daraus resultierte aber auch, daß nun die günstigsten Plätze, d. h. Im Tal und auf den sonnseitigen Hängen, besiedelt wurden. Besonders im Mündungsgebiet von Isel und Drau entstand ein neues Ballungszentrum, das Lavant auch in kultischer Hinsicht den Rang ablief: So war dieser Ort zwar nicht vällig bedeutungstos geworden, mußte aber Primat an Patriasdorf ebgeben, wenngleich die Erinnerung an seine einstige Würde bestehen bileb.

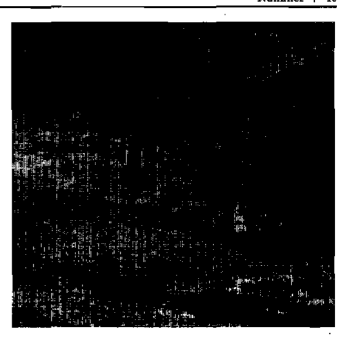
Gegen Ende des 1. Jtsds. wurden in Erneuerung der karolingischen Marken die ottonlschen eingerichtet, und 976 wurde Kärnten als das äiteste Herzogtum Österreichs aus der lehensrechtlichen Verbindung mit Beiern gelöst: Ostirol gehörte dabel zur Greischaft Lurn, die im 12. Jh. von den Görzern erworben wurde <sup>216</sup>).

# VIII Lavant im Hochmittelalter

Wie wir schon oben gesehen haben, standen im Mittelalter drei Komplexe auf dem Kirchbichl: St. Ulrich, die Burg Trettensteln und St. Peter. Gegen Ende des 11. Jhs. wird uns die Pfarrkirche des erste Mal genannt, sie zierte damals wohl allein den Hügel; freilich saß hier kein Bischof mehr, aber Immerhin war Lavant eine Eigenpfarre, zu der auch Tristach gehörte <sup>217</sup>). Trettensteln wird in keiner Urkunde genannt, wir kennen nur die Herren von Lavant. Mit dieser Burg verknüpfen sich nun einige Probleme, die wir hier kurz beleuchten wollen:

# 1) Burg Trettenstein

Die Anlage, die auf dem höchsten Punkte von Lavent, dem Westzipfel des Hügels, zu erschließen ist, war nicht gerade sehr groß, sie hatte eine Ostwest-Ausdehnung von etwa 44 m: Umgeben wurde sie von einem Mauer46 Pallas der Burg Trettenstein (OAI)



ring, von dem Miltner vielleicht noch Teile entdeckt hat 218); im Norden und Osten war ein - heute noch als Einschnitt östlich der Peterskirche deutlich sichtberer – Graben vorgelagert, der bei den Einheimischen immarhin als "Burggraben" bezeichnet wird 21"). Im Innern befanden elch im Westen der Pallas ("Bergfrit"), (36) davor ein möglicherweise noch von der Fliehburg stammender sekundär benützter Raum und - so zumindest nach Miltner - die Burgkepelle, nämlich St. Peler; andere Gebäude konnten nicht nachgewiesen werden, wohl auch deshalb, weil hier einiges abgestürzt sein dürlte 220). Die Burgenkunde verlangt nun nach einem Bergirit, wie er sonst in den Burgen der Umgebung verhanden ist 221); während ursprünglich der Pallas als solcher bezeichnet wurde, stellte die Kritik bald fest, daß nur das Mauergeviert unter dem Cher von St. Peter dafür in Frage kommen könne: und dies, wie ich meine, mit vollem Recht, Denn wenn die – noch zu überprüfende - Angabe Miltners zutrifft, daß nämlich dle Südseite des Gevierts eine Ausbesserung aufwelst, die überdies noch mit einer Eckversteifung versehen ist, kann der Befund tetsechlich nur so ausgelegt werden, daß hier über einem älteren Fundament ein Bergfrit aufgeführt wurde 222). Das bedeutet auch zugleich, daß St. Peter jünger sein muß.

Der Name Trettenstein 221) erscheint weder in einer allen noch in einer offiziellen Urkunde, dürfte daher wohl eher dem Volksmund entstammen; darauf welst auch die Variante Tretenbreln 224). Die Herren dieser Burg werden seit 1169 gensnnt: der erste Ist ein gewisser Gebolf <sup>225</sup>); ob dies auch echon der Gründer ist, ist nirgendwo ersichtlich, könnte eber zulreffen. Wenn Miltner die Zurückdrängung der Slawen als die Ursache für die Errichtung der Anlage heranzieht, so ist dies ein viel zu vager Ter-minus 224). Selbst die Kleinfunde, so eine mittelatterliche Speerspitze 227), helfen hler nicht weiter, sie stammen aus dem 12./13. Jh. Der beste Anhaltspunkt ist noch immer im Bergfrit gegeben, der nicht vor der Mitte des 12. Jhs. enistanden sein kann 228), also etwa zur gleichen Zelt oder wenig später, da Gobolf von Lavant auftritt.

Die Herren von Levant weren Lechsgemünder Ministerialen, als welche sie ebenfalls erst ab 1189 erschienen <sup>229</sup>). Ursprünglich saßen sie wohl im Ort zu Füßen des Kirchbichle als lokale Herren, die den Lechsgemündern dienstbar wurden. Der Grund für die Anlage der Hochburg muß nicht unbedingt in äußoran Geschehnissen zu suchen sein, sondern ist eher in der Inneren Entwicklung des Rit-

tertums verankert, das nach Immer deutlicherer Erhöhung über seine "Untertanen" trachtete <sup>220</sup>). Daß die Lavanter ihre Burg frellich nicht aus eigenen Mitteln erbauen konnten, ist anzunehmen; so werden die Lechsgemünder den Bau zumindest mitfinanziert heben – das allerdings nicht aus uneigennützigen, sondern sicher politischen Überlegungen hereus, die der Stärkung ihrer Macht galten.

Für lange Zeit dürfte es den Burgherren recht gut gegangen sein, jedenfalls kauften, verkauften und tauschten sie in den folgenden Jahrzehnten nicht übel. Der Niedergang des Geschlechta setzte im 14. Jh. ein, und 1369 mußte Heinrich v. Lavant einen Erbschafts-Übergabebrief an Graf Meinhard v. Görz ausstellen; 1381 schließlich gingen Besitz und Burg des Lavantere an den Görzer <sup>231</sup>). Von nun an saßen auf Levent görzische Burggrafen, die mit Besorgnis nach Osten blickten, von wo die habsburgische Mecht immer stärker drohte. Im Jahre 1444 bestimmte eine görzische Defensionsordnung, daß der Kirchblicht zu befestigen sei <sup>232</sup>).

Nach Meinung Wiesfleckers ist es diese "Volksburg", deren Meuern Millher angetrof-fen hat: Als solche sei sie wie eine Verburg aufzufassen und dafür gedacht gewesen, "im Falle der Landesnot der umllegenden Bevölkerung für kurze Zeit Zuflucht" zu bieten 223). Dagegen ist nun freilich nichts einzuwenden, wohl eber gegen die Annahme, daß für einen derartigen Zweck soviel Aulwand getrieben und ein ganzer Mauergürtel aufgerichtet worden sei; denn dem Görzer muß es in erster Linle um einen sicheren Punkt mit Wacht- und Warnfunktion gegangen sein, nicht aber um einen gepanzerten Sperrposten, als welcher Lavant schon wegen seiner abgeschiedenen Lege gar nicht in Frage kam. Die Gestalt des Hügels mußte aber - wie schen des öfteren betent – allein genügen, um der Bevölkerung Schutz zu bieten, die im übrigen von den Habsburgern kaum viel zu befürchten hette; hier bedurfte es nur geringer Anatrengungen, um den Zugang praktisch unmöglich zu machen; so brauchte man den Hohlweg nur zu verbarrikadieren. Es ist gar nicht ausgeschlossen, daß Santenino noch Vorrichtungen zur Verschließung des Törls sah, dessen Flanken im übrigen auch durch Ausbau der antiken Türme zusätzlich gesichert gewesen sein mögen. Auf jeden Fall aber ist gerade er der beste Gewährsmann - wie wir schon oben auselnandergesetzt haben **deg**en einen erst 1444 aufgeführten Wehrring, der doch wohl 40 Jahre gehalten haben müßte 234)!

#### 2) 8t. Peter

Der Bergfrit der Burg Trettenstein war schon längst bedeutungslos geworden; und zu einem uns unbekannten Zeitpunkt wurde er geschleift 235); daß wir dies freilich nicht allzu spät ansetzen dürfen, zeigen uns die darûbergelegten Bauphasen von St. Peter, das bis 1485 dreimal neu errichtet wurde. Bergfrit diente dabel als willkommenes Baustofflager, das allerdings erst abgeräumt werden mußle, um der ausgerechnet hier ge-planten Kapelle zu weichen 286). Vieileicht hängt damil - mit dem Bauwechsel vom Bergfrit zur Kapelle - die örtliche Überlieferung zusammen, wonech das Langhaus der Kirche ehemals Rittersaal der Burg gewesen sel 237). Der Bau war ursprünglich nur eine kleine Kapelle, nicht einmal so groß wie der spätere Chor: Das geht aus den Niveau-Verhältnissen, besonders dem im Westen en-steigenden Feisgrund hervor, der hier eine natürliche Begrenzung darstellt; geringe Bo-denreste, die Miltner 238 in diesem Bereich antral, dürlten diesem Bau zuzurechnen sein. da der Boden oflenbar bei der Schleifung der Mauern zerstört wurde. Der Grundriß ist nicht ganz klar, es handelt sich aber wohl um eine Art Apsis, die im Aufgehendon jedoch wie beim letzten Chor - nicht rund, sondern vielmehr im 5/a-Schluß gebaut war; für Halbsaulen, der Art wie sie im späteren Chor auf-Miltner für ein frühchristliches Subseilium (Fußschemel vor dem Blachofsthron) ansah 2 vorne, an der Westseite, ist ein gerader Abschluß anzunehmen.

Was nun das Patrozinium der Hll. Peter und Paul anbelangt, mag hier ohne weiteres an eine uralte, spätantike Tradition gedacht werden. Doch fregt es sich, wenn man die Bischolakirche tatsächlich damit in Zusammenhang bringen will (wie ich oben els eine Möglichkeit vorgeschlagen habe), wo die Heiligen dann in der Zeit zwischen dem Ende dieses Kirchenbaues und der Errichtung der Kapelle über dem Bergfrit "verblieben" seien: Man könnte hier nur über die Annehma eines Fortlebens des Patroziniums in der Erinnerung der Einheimischen oder einer noch nachzuweisenden - romanischen Kapella des 8. Jhs. ausweichen 240). Hier aind noch viele Unklarheiten zu beseitigen, die auch nicht geringer werden, wenn wir die durch Santonino bezeugten Reliquien im Altar von St. Peter, die nach Vele auf den 3. Kreuzzug (1189-92) zurückgehen, heranziehen 241).

Es steht nur fest, daß dieze erste Kapelle spåter vollkommen abgetragen wurde, um elnem neuen Bau zu weichen: Nach meiner Ansicht jedech nicht dem Bergfrit, also dem Mauergeviert, weil es sonst unverständlich wäre, wie der golische Bau genau über diesem, dem älleren (der dann els remanisch zu bezeichnen wäre) entsprochen haben bzw. sogar nachgebildet worden sein könnte. Nach Miltner ware es derjenige Bau, dessen Fundamente er unter denen des letzten Chores erkannte und für romanisch hielt. Tatsächlich ist dieses Fundament jedoch gotisch, wie die darin elnbezogenen Vorsprünge für Halbsäulen bezeugen. Auch bel diesem zweiten Bau handelte es sich um eine Kapelle, die nur wenig großer war als die erste, denn die Niveaus gehen euch hier nicht über den Felsgrund im Westen hinaus. Der Boden wird durch eine Schichte engezeigt, in der Miltner eine Menge Wendmalerei fand, dia durch F. Frodl 242) in die Jahre zwischen 1410 und 1430 datiert wurde. Daraus Ist zu folgern, daß die erete Kapelle spätestens zu Beginn des 15. Jhe. durch eine neue ersetzi wurde. weiche wiederum nicht sehr lange bestand, de ele nach Aussege der verhältnismäßig frisch erhaltenen Fresken schon bald durch elnen dritten Beu ersetzt wurde. Bei Santonino heißt es aber, daß der Grund dafür des

Alter und der Verfall der Kapelle gewesen sei <sup>243</sup>]: Das kann jedenfalls nur bedeuten, daß die Fresken nicht in einem Neu-, sondern einem Altbau aufgetragen wurden, mit dem zugleich sie zerstört wurden. Deraus ergibt alch aber kler, daß die zweite Kapelle schon vor 1410/30, die erste entsprechend früher errichtet worden sehn muß, was natürlich auch die Schielfung des Bergfrits welter zurück varschlebt.

So müßte sich die zeitliche Abfolge der Bauten am Platze ven St. Peter folgendermaßen gliedern: 1) Tempel (?), 2) Bergfrit (12. - 14. Jh.), 3) Kapelle I (etwa Mitte bis Ende 14. Jh.), 4) Kepelle II (Ende 14 Jh. bis vor 1485; 1410/30 Neuausmalung), 5) Kapelle III (heu-tiger Bau). Historische Anhelispunkte für die Legung des Bergfrits wurde schon oben genannt; hier ist aber noch etwas heranzuziehen: Im Jahre 1328 gab es auf Lavant einen Brand 244); es wäre denkbar, daß man schon damals mit der Abtragung des ohnehin nicht mehr wichligen Bergfrits begonnen hat, wodurch der Ansatz des ersten Kapellenbaues um 1350 möglich würde. Diese Kapelle hätte dann freilich nur etwa 50 Jahre bestenden und wäre um 1400 durch den elwas größeren Neubau, der den alten ziemlich getreu kopierte, ersetzt worden. Nech der Renovierung 1410/30 bliob dieser dann bis zu dem Augenblick, als die Lavanter sich ontschlosen, den heutigen Bau aufzuführen. Auf diese Weise würde das bautiche "Gedränge" von St. Peter – vom Bergfrit bis zur Kirche – etwas besser verstendlich, wenn auch ungeklärt bleibt, warum die Kapellen derart kurzlebig waren, denn selbst die maxims! 80 Jehre des Bestehens der zweiten Kapelle scheinen nicht Grund genug lür den Kirchenbau der zweiten Hälfte des 15. Jha. — viellaicht waren ruin e und vetustas <sup>245</sup>) aber euch nur eine Ausrede.

Bevor wir dieses Kapitel beschließen, soll hier noch elwas erwähnt werden, das unter Umständen von Bedeutung ist: Vor dem nördlichen Chorfundament fand Miltner einen einzelnen Mauerblock, den er als Rest der ersten Apsis über dem Mauergevlert deutete; nun zeigen jedoch die Erdprotile 240), daß dieser Block nicht wie die übrigen Mauern der ersten Kapelle vom Bauschutt der zweiten zugedeckt war, sondern bis zum Ende derselben bis zur Hälfte sichtbar in einer effenen Grube lag. Wenn dieser nach Miltners Zeichnungen ausgedeutete Befund richtig ist, so haben wir hier sicher ein mekwürdiges Phänomen vor una, das einen sofort an das eben im Zusammenhang mit dem Felsblock in der Bischofskirche Gesagte er-Innert: Sollte hier elwa des gleiche, also eine entaprechende Tradition vorliegen, wonach in Lavant selbst noch im 14. und 15. Jh. die vermutete kultische Gleichung Petrus = Fels ihre Geltung gehabt hälte? Dann wäre auch der Fortbestand des alten Patroziniums noch verständlicher, wenn hier der längst unter der Erde begrabene Felsklotz der altan Kirche nicht vergessen war.

Freilich hängt dies alles ven dem Befund ab: wie er jetzt vorliegt, muß vieles noch verifiziert werden, anderes mag auch zu korrigieren sein. Zwar konnte Mittners Interpretation in manchen verbessert oder ergänzt werden, das letzte Wort muß aber einer Nachuntersuchung an Ort und Stelle vorbehalten bleiben, vor allem einer Nachgrabung in noch unberührten Bereichen.

# IX Dia letzten Bauten 247)

Vem spätgotischen Bau der Pfarrkirche St. Ulrich eind nur noch Teile erhalten, so das Marmorrellef über dem Westportal mit Maria und Ulrich (um 1520), der Glockenturm vem Jahre 1680 und der Chor. Der Hochaltar vem

Jahre 1668 ist schon frühbarock. Nach 1770 wurde das Gotteshaus völlig umgestaltet und mit seiner jetzigen Ausstatung versehen.

Der Innenraum-Schmuck von St. Peter stemmt zum Großteil aus dem 16. Jh.: 1518 wurde die hölzerne Flachdecke eingezogen, vor 1530 wurden die drei Flügelaltäre (deren Einzelteile 1873 neu zusammengestellt wurden) angelertigt. Das älteste Stück: Muttergottes mit Kind und Engeln gehört noch der Mitte des 15. Jhs. an. Die Kapellen des Kalvarienberges wurden um

#### X Der Name Lavant

1700 arrichtet.

Den ersten Versuch einer Deutung des Ortanamens Lavant hat — soviel ich sehe — P. Lesslek gemacht <sup>248</sup>), der sich allerdings darauf beschränkte festzustellen, daß er nichts mit dem geschriebenen Flußnamen in Kärnten zu tun habe, der ja euch anders, nämlich La a int susgesprochen wird. Die erste wirkliche Ableitung stammt von I. Hopfner <sup>249</sup>), der es aus einem keltischen \* La v o = "Wasser" erklären wollte; somit bedeute Lavant "Baddorf", dem das nahe Bad Jungbrunn nachtolge, wo freijich erst 1651 eine Badehütte aufgestellt wurde <sup>249</sup>). J. Rohracher wollte es als Mittelwort eines \* La u e n = "Lacken bilden" ansehen und in Zusammenhang mit den Drau-Lauen bringen <sup>251</sup>).

Gingen diese ersten Deutungen also sichtlich fehl, so gelang es schon beim vierten Anlauf, den Nemen glaubwürdig zu erklären. Es ist dem Genius Kranzmayers zu verdanken <sup>252</sup>), deß die Etymologie von Lavant – zum einen mittels des Wissenschaftlichen Instrumentariums, zum anderen im Verein mit einer einleuchtenden Realprobe gepaart – als gesichert zu betrachten ist: Kranzmayer ging von der mundartlichen Form Lauent aus und stellte diese neben die späte Form Avuntum (Aguntum), die mit einem vorangestellten ille vulgärlateinisch "ill Avuntum" ergeben habe, waa also nichts anderes bedeutet als "das jenseltige Aguntum"

Bevor wir uns näher mit dieser These und ihren Belegen befassen, wollen wir uns kurz den Gegenmeinungen zuwenden: Wiesflecker, der die Deutung im übrigen als Miltners Produkt ansah, verwart das "jenseitige Aguntum", ohne dafür allerdings ein wisenschaffliches Argument anzutühren <sup>253</sup>). F. Lochier-Hüttenbach tat dies dann schon mit dem notwendigen Apparat 254); Er bestritt die Häufigkeit der Schreibweise Avuntum od. å. und setzte vor allem ein Lauent in der Fraktion Seblas (Gemeinde Matrei i. 0.) entgegen, das nun wirklich nicht mit Agunlum zusammengebrecht werden kann; als neuen Vorschleg bet Lochner ein \* Io-want, was "der mit Gebüsch besetzta Stellhang" bedeute. Nun ist das Seblasser Lauent nur ein sehr schwacher Gegenbeweis, denn es müßte doch erst festgestellt werden, ob das auslautende -t wirklich ursprünglich ist, wäre doch gerade hier im Bereich der Isel die Beziehung zu einer Laue(n) denkbar; zudem erscheint die Deutung als bewachsener Steilhang in Verbindung mit einem Hofnamen eher unwahr-scheinlich 255). Im Falle von Lavant wird diese jedoch völlig unglaubwürdig, da der steil aufragende Kirchbichl jeden anderen Namen viel eher verdiente: Einmal war und ist er eben außer an seinen Rändern nicht senderlich bewachsen, und zum anderen kann man ihn wirklich nicht als "Wend" bezeichnen; überdies würde die mhd. Form, die hier angenemmen wird, besagen, daß der ältere Name des Kirchbichle - und einen solchen muß es je gegeben haben - damala schon vergessen gewesen sel, was bel der Bedeutung dieses Pletzes dann doch alizu unwahrscheinlich

wäre. Entscheidend ist aber der Umstand, daß das v/w Im Namen Lavant ursprünglich gar nicht vorhanden war, wie unten gezeigt werden wird, und daß wir es daher auch nicht mit einer "Wand" zu tun haben können, was eigentlich die mundartliche Form schon deutlich genug ausdrückt, die das v/w nie besessen hat.

Es gilt also zu zeigen, ob degegen die Kranzmayer'sche Deutung den Realitäten in möglichst vielen Belangen gerecht wird: ob sia den historischen und kulturgeschichtlichen Proben slandhält, vor allem aber, ob sie sich als die naheliegendate und am wenigsten gekünstelte Interpretation daretellt.

Wir haben oben gesehen, daß der Kirchblohl schon seit Jahrhunderten begangen war und ein kultisches Zentrum gebildet hatte, als man auf seiner Höhe die spätantike Fliehburg errichtete. Das bedeutet, daß der Platz schon immer einen Namen gehabt haben muß: Dieser scheint sich nirgendwo erhalton zu haben 256); da es sich hier um keinen Sledlungsnamen handeln konnte, wäre eine Bezelchnung nach der geographischen Be-achaffenheit oder nach der lokalen Gotthelt denkbar, doch fehlen bisher jegliche Anhaltspunkte: Vielleicht wird eine Auswertung des gesamten Namensgutes rings um Lavant hier doch noch einmal einen brauchbaren Hinweis liefern. In der Geschichte von Lavant trat eine entscheidende Änderung ein, als hier das neue Zentrum des Llenzer Beckens und seines Hinterlandes entstand. Doch wie ging das vor sich?

Schon lange vor der Zerstörung Aguntums im Jahre 406 n. Chr. mögen die reichen Aguntiner sich in Lavant, zu Füßen des Kirchbichis ihre kühlen Sommervillen errichtet haben 257); diese kleine Ortschaft wäre dann zum Kern der neuen Siedlung geworden. So kann man sich leicht verstellen, daß diesem Satelliten" Aguntums schon früh der Neme ille Aguntum, das jenseitige Aguntum, gegeben wurde (wie Derartiges ja immer und übarall üblich war und ist), wobei der Kirchblchl noch immer nicht einbezogen zu werden brauchte und welterhin seinen eigenen Namen behielt 258). Spätestens aber zu jenem Zeitpunki, sis das alte Aguntum unterging und von einem Großleil der Bevölkerung, vor allem dem Bischof, dem Klerus und den letzten Offizielen verlassen wurde, mußte der Name der Stadt hinüber wandern: Denn es war ja die Hauptstadt des Bezirkes, die da zugrunde gegangen war und die allem und jedem ihren Namen gegeben hatte; se war der Bischtof von Aguntum überall in den Akten eben als episcopus Aguntinensis od. å. bekannt, und als solcher mußte er sich weiter bezeichnen, wellte er seine Authentizität bewahren. Daraus ergab sich die zwingende Notwendigkeit (die man geradezu als eine juristische bezeichnen könnte), die Rückzugssiedlung und mit ihr die Fliehburg spätestens jetzt als das jenseitige, das "neue" Aguntum zu benennen.

Wie kam es aber zum Wechsel von -g-zu-v-?

Der Name der Stadt lautete effizielt nicht, wie man manchmal lesen kann, Aguontum, sendern Aguntum 25°]; das erstera kommt frellich auch vor 260), dech mag es sich dabei um bloße Verschreibung handeln. Auf der Synode in Grado von 572/7 war ein gewisser Aaron episcopus Avenciensiser Aaron episcopus Avenciensis sanwesend 241), dessen Herkunftsname offensichtlich aus Avunti(n) ensis verderbt ist. Die oben zitierte Stelle bei Venantius Fortunatus ist mit den Varianten Aguentus, Auuntus und Aguntus überliefert, wobei der zweiten der Verzug zu geben ist. Bei Paulus Diaconus, der seine Histeria Langobardorum im 8. Jh. verfaßte, ist Aguntum zweimal in seiner echten Form wiedergegeben 262); die dritte Stelle hat Agenthlensem mit 15 (I)

Varianten, doch möchte ich sie nicht auf Aguntum beziehen 243). Diaconus kannte netürlich den Namen Aguntum eus der Literatur, also nicht vom Hörensagen, weshalb er noch die richtige Form überliefert; anders ist dles belm Synodalverzeichnis, wo die Aussprache des Aguntiners, d. h. also des Lavanters, die Schreibform ergab: Aaron muß sich als Avuntinua bzw. Avuntinensis Der Wechsel von -g- zu -v- kann alao tat-sächlich für das 8. Jh. nachgewiesen werden, wobei es keinerlei Gewicht hat, daß dies eigentlich nur einmal gelang (denn sehr häufig sind die Nennungen ja im ganzen nicht); sprachgeschichtlich wird er durch mehrere Beispiele belegt 265). Nun glaube ich aber, daß Aguntum auch vorher nicht mit vollem -g- ausgesprochen wurde, sondern daß dieses immer schon sehr weich war und ein Aghuntum bzw. Aw untum er-gab <sup>266</sup>). Für dieses Phänomen gibt es zahireiche Beispiele quer durch die Sprachen: es muß nicht immer von spezifischen Lautgesetzen abhängen, sondern ist durch das akustische Moment bestimmt 267). Ganz Ähnliches let auch am Flußnamen Drau zu beobechten, der bei den Römern sowohl als Draus 260) als auch als Draus 260), bei den Griechen ala dräes 270) und dräbos 271) erscheint; zugrunde liegt wohl ein \* Drag hu s wie die von A. Holder <sup>2/2</sup>) danebengestellten Parallelen und das allgemein angenommene indoeuropäische Grundwort \* dhreg-tragh-"laufen" bezeugen. Das deutache Trå, Trage Schwafaut \*/\* wieder zu g wird <sup>273</sup>).

Als aus Aguntum dann ille Aguntum bzw. ill' Aguntum geworden war, mußte dieae sprachliche Entwicklung noch weltergetrieben werden, denn durch die unauswelchliche Erstbetonung wurden die nachtolgenden Silben immer schwächer. Während man in Lavant und Umgebung also nur noch \*Illa w untu{m) asgte, hielt man offiziell freilich weiter an der alten Schriftform fest; dieser Umaland ist es, der uns die exakte Verfolgung dar lautlichen Entwicklung bis "Lavant" hin erschwert. Immerhin ist festzusteilen, daß der Anlautvokal zu einem uns unbekannten Zeitpunkt verschwend: ob dies schon sehr bald oder erst später geschah, können wir eo ipso nicht ermitteln <sup>274</sup>); möglicherwalse spielt hier auch der Begriff des romanischen Artikels I' herain, der den Ortsnamen – nun wohl schon ehne die charakteristisch laleinische Endung auf -um bzw. ohne den Auslaut -m- gegenüber den immer mehr um sich greifenden slawischen Siedfungen ringsumher als das alte romanische Zentrum deklarieren sollta.

So können wir bisher folgende Entwicklungs-reihe aufstellen: A g u n t u m / \*A gh u n t u m \*Awuntum -- \* Ille Awuntum / 111'Awutum / \* FII'Awuntu -t'Awunt. An diesem Punkt ist von der ältesten urkundlichen Nennung aus Weiteres zurückzuschließen: Zum ersten Mal taucht der Name zwischen den Jahren 1085 und 1097 els "in monte Loant" auf 275); neben diesen zu stellen ist die – stets Ursprüngliches bewahrende – mundartliche Form Lauent oder Luent. Die nachfolgenden Urkunden führen dann schon auf die heutige Schriffform: Im 12. und 13. Jh. finden wir neben Lowant such Lowat und Louwal, im 15. Jh. Laywant und bereits Lavant, im 16. Jh. Lawannt, Lawand und Lavendt, im Jahre 1635 Labant, um nur einige zu nennen. Im 11. Jh. war also der Schwalaut schen ausgefallen, aus \* I'Awunt war \* Launt und, durch den deutschen Betonungswechsel von der zwelten auf die erste Silbe, \* Launt geworden; von hier ist der Weg zu Lauent nicht mehr weit. Die spätare vertälschande Schriftform iet dareut zurückzuführen, daß man hier des Zusammentreffen zweier Vokale els störend empfand, weshalb der Schwalaut neuerlich

Nun könnte einer selbst gegen diese sich logisch abwickelnde Folge allerlei Einwände erbringen und sie verwerfen. So iat noch eine Probe vonnöten, die im Verein mit dem Bisherigen jeglicher Kritik standzuhalten vermag; eine solche ist tatsächlich anzubieten: Als Venantlus Fortunatus Im Jahre 565 durch daa Drautal zog und nach "Aguntum" war die alte Siedlung – wie wir oben bereita nachweisen konnten – nicht nur verfallen und fast ganz verlassen, sondern sogar schon in gewisse Vergessenhelt geralen; der Reisende muBie also ein anderes Aguntum gemeint haben, und das kann nur — wie wir eben-falls schon gezeigt haben — Lavant ge-wesen sein. Nur auf diesen Platz trifft seine Beschreibung wirklich zu, denn hier erhob sich über der Rückzugssiedlung der Kirchbichl mit der Fllehburg und der Blachofskirche, hier saß der Bischof, als dessen Gast Fortunatus wohl aufgenommen wurde. Für den gebildeten Mann war der Name Aguntum sicher ein gewisser Begriff, und es ist daher nicht einmal so entscheidend, ob er uns dle Sprech- oder die Schreibform überliefert hat, bzw. welcher der drei Codices seinen authentischen Ausdruck bewahrt; wichtig ist nur, daß er Lavant als Aguntum bezeichnet hat. Interessant ist hier auch noch, daß er Aguntus/ Auuntus als weiblich, wie das Attribut montana lehrt, wiedergibt, was besagt, daß damals die Endung nicht mehr fixiert war, d. h. nicht mehr ausgeaprochen wurde; Dies entspricht vollkommen dem vulgärlateinischen Gebrauch, der schon seit dem 4/5. Jh. n. Chr. den Auslaut nicht mehr besaß 276), weshalb also nur noch \* A w untu bestand.

Somit kann kein Zweitel mehr daran bestehen, daß Lavant in jeder Beziehung die legitima Nachfahrin Aguntums ist, als welche sie Bevölkerung, kommunale und klerikale Verwaltung und den Namen dieser einstigen Bezirksheuptstedt übernahm.

# XI Der Kult auf dem Kirchbichl

# 1) Die Patrozinian

Batrachten wir zunächst die Heiligen, denen dle Kirchen von Lavent geweiht sind. Die Kapella auf dem Gipfel, deren Anfänge wir in die Mitte des 14. Jhs. detieren, ist den Apostein Petrus und Paulus gewidmet: Petrus ala der erste Papst gehörte veratändlicherweise zu den ältesten Kirchenpatronen, mit dem Paulus wegen selner hervorragenden apostolischen Bedeutung oft verbunden wurde; so nimmt es kelnesfalls wunder, wenn viele der frühesten Kirchen gerade dieses Patrozinium besitzen 277). In menchen Fällen stehen die jüngeren Bauten jedoch an anderer Stelle als das erste Gotteshaus, und so ist es ja auch in Lavant - die Peterskirche nahm offenbar nur eine alte Tradition wieder auf; freillch könnte man hier auch andera argumentleren, daß das Patrozinium des "Kirchenfundamentes" Petrus gerade während der zwelten Missionierung eben wegen seiner Bezugakraft eine große Rolle gespielt habe und daß es also mit früheren Schichten gar nichts zu tun habe; das würde im Falle von Lavant wegen der großen zeitlichen Kluft zwischen der Bischofskirche und St. Peter sogar wahrschein/lich klingen, wobei natürlich Petrus dennoch verher dagewasen und später vergessen worden sein kann. Andererseits wäre es aber wohl auch denkbar, deß auf der Kuppe des Kirchbichis als Nachfelgerin der Bischeiskirche gegen Ende des 1. Jisds. eine Kapelle errichtet wurde, die später vielleicht sogar in die Burg Trettenstein einbezegen wurde und als direkte Vorläuferin der Kapelle über dem Bergfrit bereits dem Petrus geweiht war, wenngleich sie dann - nach meiner Ansicht - an elner anderen Stelle gestanden haben müßte 278). Als älteste Petruskirche in Lavant wire aber unter Umständen die Biachofskirche anzusehen: Das ergibt sich nicht nur aus der Existenz des Petrus-Patroziniums an diesem Platze überhaupt, sondern wohl auch aus dem merkwürdigen Felsblock innerhalb dieser frühchristlichen Kirche (mit dem wenn die Beobachtung richtig ist — auch ein Biock in St. Peter in Zusammenhang zu bringen ist).

Das zweite Palrozinium, das der Pfarrkirche, geht auf den hi. Ufrich zurück: Dieses konnte nicht vor dem 11. Jh. auf den Kirchbichl gelangen, da Ulrich erst Im Jahre 993 kanonisiert wurde. Wie wir schon gesehen haben, weist die Überlieferung diese Kirche ebenfalls in das 11. Jh., welche Zelt für die Errichtung von St. Ulrich denn auch als die historiach einzig zutreffende erscheint 279), Man könnte zwar nech immer versucht sein, hier eine ällere Kirche anzunehmen und Ulrich nur als Ausdruck einer jüngeren bairischen - Überschichtung anzusehen, doch sind die diesbezüglichen Argumente zu schwach: Kellreider 300) möchte eine ältere Marlen-Schichte erschließen, da die Muttergottes schon lange vor ihrer barocken Blüte sowohl in St. Ulrich als auch in St. Peter ihreh prominenten Platz hatte, wie die Bildwerke bezeugen. Nun ist dieses "Doppelpatronat" zwar Tatsache, kann aber wohl kaum dafür herangezogen werden, daß Ulrich Maria als Hauptpatronin verdrängt hebe denn Marienbilder des 15. Jhs. müssen nicht unbedingt auf eine Tradition der Zelt vor 1000 n. Chr. zurückgehen. Dennoch mag der Kirchbichl schon immer auch einer weiblichen Gottheit, die dann in Maria aufging, geweiht gewesen sein; etwas Derartiges mechte men vielleicht aus dem Beiaplel des Ulrichsberges am Zoilfeld (ür Lavant ableiten: Die dortigen Ausgrabungen <sup>281</sup>) haben ein kelto-romanisches Heiligtum freigelegt, das der nortschen Hauptgöltin Noreie und ihrem Beglelter Casuontanus gewoiht war; die frühchristliche Kirche, die nachfolgte, ging in den Awarenstürmen unter. Erst viel später, im 15. Jh. wurde auf dem Hügel eine Ulrichskirche errichtet, die allerdings auf einen älteren Vorgänger zurückgehen dürfte. Der Ulrichaberg, der im 10. Jh. mons Karantanus, später Kärnberg hieß, ist voll uralter Traditienen, was sich besonders im "Vierberge-lauf" ausdrückt, der em 2. Freitag nach Ostern vom Magdalensberg ine Zollfeid, zum Veitsberg und schließlich zum Lorenziberg führt 283). Der hl. Ulrich ist also kein Hindernis für das Weiterleben alten, d. h. vorchristlichen Brauchtums, das sich ott um das helmische Götterpaar, dessen "Heilige Hochzeit" und den daraus resultierenden Fruchtbarkeitszauber dreht: So befand sich am Ulrichsberg ein gespaltener Stein, an dem solche Rilen geübt wurden <sup>283</sup>). Unter derlei Gesichtspunkten könnte man nun auch in Lavant aus der Zweiheit Ulrich-Maria in St. Ulrich und Petrus-Maria in St. Peter - nach Kollreider - an den Nachklang eines vorchristlichen Götterpaares zu denken versucht sein. Die Legende von der Auffindung des Marienbildes durch Schafe 244) kann dafür aber nicht herangezogen werden, da ihr Alter äußerst ungewiß Ist und sie ganz allgemein in den Rahmen ähnlicher Tierauffindungs-Legenden gehört, die zwar stets auf Maria, und zwar wohl deren barocke Blüte, abzlalen, wenngleich sie freilich auch ältere Kerne enthalten mögen 285). Daß die Marienwallfahrt als solche in Lavant ledech trotz all dieser Überlegungen für ihr hohes Alter dennoch nicht sehr alt aein kann, geht aus folgendem hervor: Santonino 286) überliefert eine Legende, wonach ein Zim-mermann vom Dache von St. Ulrich in die Tiefe, d. h. in die Schlucht gestürzt sei, ohne sich zu verletzen, was er dem ht. Ulrich zu verdanken gehabt habe. Dieselbe Geschichte leble auch im Volksmund fort und wurde später von den Mythographen festgehalten, doch hatte sie sich inzwischen geändert 267): Jetzt stürzte der Zimmermann von der Turmspitze von St. Peter ab; während seines Falles habe er die Muttergoties angerulen und für seine Rettung eine Kerze gelobt - worauf er

prompt nur auf Laub gefallen und so gerettet worden sei. Daraus ergibt sich ganz klar, daß Maria in Lavant" doch erst auf dem Barock, beruht, auch wenn sie schon vorher - freilich weniger bedeutend - dagewesen war, Inwiewelt sich auf dem Kirchbichl heidnische und christliche Vorstellungen vermengen, läßt sich also bloß auf Grund des bisher Festgestellten kaum eruieren, insbesondere aber nicht, ob der Herr des Kirchbichls schon immer eine weibliche Gottheil gewesen sei; Wegen Maria möchte man - wie Kollreider - vielleicht en Noreia denken, der natürlich ein männliches Prinzip beigesellt war. Es ist jedoch umgekehrt viel wahrscheinlicher, daß hier von Anbeginn ein männlicher Gott regierte, neben den erst in zweiter Linie eine Gettin trat – das wäre zumindest aus den Jewells männlichen Patronen der Lävanter Kirchen ab zu erschließen. Freilich ist es geradezu unmög-Ilch, den Namen des einstigen keltischen Gottes nennen zu wollen, der hier über einen Totenhain herrschte und dem die Aguntiner später einen Tempel errichtelen; immerhin aber dürlte er in der unterirdischen Sphäre des keltischen Pantheons zu suchen sein.

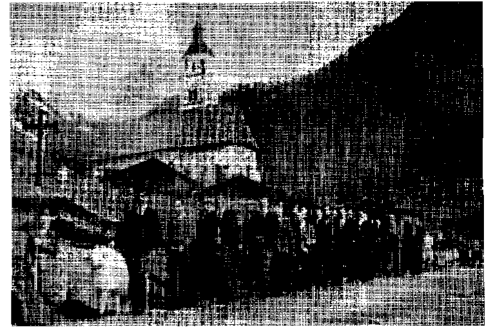
## 2) Der Widderzug

Wenden wir uns nun jenem Komplex zu, der zum Interessantesten gehört, was das Brauchtum in Lavant und ganz Osttirol betrifft, nämlich dem merkwürdigen Wildderzug <sup>26</sup> Bls zum Jahre 1919, nach anderen jedoch noch bls 1925, wurde jades Jahr am Freitag bzw. Samstag nach Ostern ein weißer Widder von Virgen bzw. Prägraten nach Lavant geführt; (37,38) das dreijährige Tier war eigens ausgesucht, seine Wolle wurde stehen gelassen, und während der Wartezeit genoß es besondere Behandlung; für die Prozessionen wurde es an den Hörnern gefesseit, gebadet, gestriegelt und gebürstet, so daß es vollkommen rein wurde; immer hatte es ein weißer Widder zu sein. Während der Zug ursprünglich die ganze, ca. 44 km lenge Strecke auf einmal zurücklegte, wurde er apäter aufgeteilt: Man brachte den Widder am Vortag nach Lienz, von wo es am nächsten Tag weiter ging 289). Der Widder war mit bunten Bändern geschmückt und wurde von sind. führt; unterwegs begleitete den Zug das führt; unterwegs begleitete den Zug das Glackengeläute der Kirchen, und den Virge-nern schlossen sich viele laeltaler an; in Lienz wurde zu Mittag Rast gehalten, wobei manch Mutiger einen Sprung über den Widder wagte; dieser war inzwischen echon der-art mit Bändern behangen, daß seln Fell kaum noch zu sehen war. Von Lienz ging es în die Kirche St. Andreas in Patriasdorf, wo nun auch die Lavanter eingetrollen waren;

der Zug führte dann über Tristach nach Lavant. Hier ging es zuerst zur Pfarrkirche St. Ulrich und dann hinauf nach St. Peter, wo das Tier den Altar umschritt; während der anschließenden Messe verweilte es hinter den letzten Bänken. Danach wurde es verstelgert und geschlachtet, wobei der Erlös der Kirche zuliel, das Fleisch aber den Armen ausgeteilt wurde; speter fiel das Schlachten weg. Wehrend Lavant heute nicht mehr das Ziel dieses Zuges ist, lebt dieser dennoch wei-ter: Die Bevälkerung von Virgen und von Prägraten zieht zwar nur noch nach Obermauern, eber dont geachieht das gleiche wie ehemals in Lavant; auch Kals und Ottling bel Oberdrauburg haben ihre Widderprozession, doch findet diese em Freitag vor Palmsonntag statt; in Zedlach und Matrei i. O. während der Woche nach Ostern, in Nörsach im Herbst. All diesen Zügen aber ist eines gemeinsam, nämlich daß sie ursprünglich nach Lavant gerichtet waren 290), dessen kultische Vormachtstellung in Osttirol also auch dadurch bezeugt wird.

Wie ist diese Prozession nun zu deuten? Auf einer Bildtafel in Obarmauern (39) ist der Lavanter Kirchbichl mit dam Widderzug abgabildet, daneben geht ein weißer Widder gerade daran, den Sensenmann niederzusto-Ben; durch die Beschriftung wird das Ganze erklärt - "Zu der Pestzat nach Labant verlobt von den Gemeindan Firgen Bregraten 1635": Demnach war es eine Pest, die dem Verlöbnis zugrunde liegt, und eine solche kann nach Dörrer auch tatsächlich für die ersten Jahr-zehnte des 17. Jhs. Im Inn- und Pustertal und in Innervillgraten nachgewiesen werden: entsprechende Gelübde wurden an vielen Orten getan, wonach immer ein besonders wertvolles Tier der eigenen Hauswirtschatt versprochen wurde. Im Jahre 1634 erlosch die Seuche. Als parallele Wellfahrt zur Lavanter lst jene vem Pustertal nach Enneberg anzusehen, die seit 1636 zum Dank für die Rettung durchgeführt wird 271); hier wird allerdings kein Tier geopfert, sondern nur Andacht gehallen. Der Zeitpunkt für diese Wallfahrt tallt in die Bittwoche im Mai. In Kals wurde der Widder bereits 1601 verlobt 292), zu einer Zeit also, in der wohl die Pest noch nicht eingeschleppt worden war; wahrscheinlich war eine lokale Viehseuche der Anlaß 293). So lag es nahe, die Dankprozessienen des 17. Jhs. als Erneuerung solcher des 14. Jhs. anzusehen, in welcher Zeit Ja die große Pest wütete 294).

Weinhold, Zingerle, Herold, Schmidt, Gugitz und Swoboda gingen aber einen wesentlichen Schritt weiter, indem sie den Widderzug als

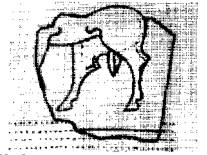


37 Widderprezession nach Obermauern, 1963



38 Obermauern, Votivtafel vom Jahre 1635 (P. Sölder)

Überrest eines vorchristlichen und uralten Kultopfers deuteten, wobei Schmidt sogar die in Weizelach bei Virgen aufgefundene keltische Situla (getriebener Bronzeelmer) ins Spiel brachte: Auf dieser <sup>393</sup>) ist zwar tatsächlich ein Widder im zweiten Reliefstrelfen von unten dargestellt,



39 Situla aus Welzelach: Fragment mit Widder (nach F. v. Wieser)

(39) doch erscheint die direkte Beziehung zum Lavanter Widder etwas phantastisch. Dennoch kann man derlei Gedenken nicht einfach fortwischen, vleles an dem Komplex wirkt doch sehr seltsam und bestimmt nicht gerade christlich, sondern ausgesprachen heildnisch—es fragt sich nur, ob es sich dabei um ein "Mosaik" handelt, das sekundär aus verschiedetten Wurzeln der vorchristlichett Zeit (die ia auch heute noch sehr lebondig ist) zusammengesetzt ist, oder ob dieser Brauch zumindest in seinem Kern als eine echte und uralto Tradition bis in die Römeroder Keltenzeit zurück verfolgt werden kann. Dem wollen wir hier nachgehen:

Das Schaf war in den Alpen schon immer sehr verbreitet, da es sich für eine Zucht besonders in den höhreron Lagen eignet. Wenn es also darum ging, aus irgend einem Anlaß ein hervorragendes Tieropfer zu bringen, war dafür in erster Linle der stelze Widder prädestiniert. Von dem Umstand allein, daß hier gerade dieses Tier pawählt wurde, ist demnach keineswegs schon auf einen altertümlichen Ursprung des Opfers zu schließen. Anders ist dies freilich, wenn man die Jahreszeit der Widderprozessionen betrachtet: Dabei fällt nämlich auf, daß sie nicht nur allgemein in den Frühling fallen, sondern hier besonders in die Osterz elt, wobei das Hauptfest (nicht nur der Christenheit, sondern freilich auch vieler heidnischer Religionen) nicht beführt wird; das sieht genz so aus, als ob man pelnlich darum bemüht gewesen sei, das Inzwiachen ja längst als rein christlich erachtete Osterfest nicht mit diesem Brauch zu "belasten", weil man sich seiner Nichtchristlichkeit offenbar wohl bewußt war. Der für uns bisher greifbare historische Anlaß dea Widderopfers, die Pestzeiten des 17. bzw. des 14. Jhs., mündete ganz deutlich in das allgemeine Frühlings-Brauchtum, wobei die verschiedenen Tage rings um Ostern: Schmerzensfreitag und Waißer Samstag die Linie angeben; man war sich demnach nicht mehr überall des genauen Datums für den speziellen Widdarzug eicher und brachte ihn - aben

an den verschiedenen Ortan Jewoils anders — nur noch vage mit den Frühlingsriten in Verbindung, die als eolche wiederum seit urdenklichen Zeiten unengetochten weiterbeslanden. Es wäre also ohne waiteres denkbar, daß die einzelnen Widder ursprünglich — ebenso wie alle elnmal nach Levant geführt wurden — an ein und demselben Tag, nämlich zu Ostern ihre Wallfahrt unternahmen. Denn was war die eigentliche Aufgube dieses

Denn was war die elgentliche Aufgube dieses Tieres?

Entaprechend der in der oben beschriebenen Bildtafel festgehaltenen Virgener Überlieferung tat der Widder ja nichts anderes els den Tod besiegen: er brachte die Rettung, das Hell und also - übertragen - die Auferstehung; zugrunde liegt demnach deutlich eine Fruchtbarkeltsvorstellung generellar Art, die freilich mit der idee des "Sündenbockes" waren schon Schmidt denkt - verbunden gewesen sein mag. Daß hier nicht nur die Pest initiierend gewirkt haben kann, geht schon aus dem Zeitpunkt des Widderzuges in Nörsach hervor, der ja im Hebst geopfert wird, wo ja neuerlich Fruchtbarkeitsriten einsetzen; auch die Ottinger beziehen - nach Raunegger – trotz einer Pestüberlieferung ihren Widder auf allgemeines Gedeihen, und die Virgener versprachen ihn - nach R. Pat-schelder 296) - bei großer Krankheit oder Lawinengefahr. Daraus geht ganz klar harvor, daß sich hier verschiedene Vorstellungen zumindest vermischen, wobei das Peatverlöbnis schon wegan der Impressivität des Ereignisses alles andere in den Hintergrund drängte. Wenn wir also mit Dörrer die Gelübde des 17. Jhs. als Erneuerung solcher des 14. Jhs. ansehen, so können wir auch diese als die "Neuauflage" eines elleren Brauchtums betrachten, an das man sich eben anläßlich der Notzeit erinnerte, weil es am ehesten Rettung versprach.

Natürlich kommt noch eines hinzu: die Be-deutung des Schafes im christlichen Kult. Schon Im Alten Testament erscheint das Lamm Gottes, um im Neuen Testament eine zentrale Rolle einzunehmen. So ist Christus seibst das Osterlamm <sup>297</sup>), das - ganz wie in den heidnischen Vorstellungen geepfert wird; sein Blut reinigt ebenso wie das Blut der heidnischen Opfer 298). In diesem Sinno acheint eine echte Beziehung der Osttiroler Widder zum erlösenden Opfer Christi mohr als nur glaubhaft. Im selben Augenblick aber wandeln diese Opfertiere auch schon auf heidnischem Boden, denn gerade dieser ist es, der die blutige Hostia verlangt! Daa gilt schließlich für alle noch heute üblichen Tieropfer in den Kirchen, die selbstverständlich nur scheinbar christlich sind, auch wenn sie schon längat nicht mehr mit dem Schlachten enden. Gegen solch blutigen Brauch hat die Kirche stets einzuschrelten versucht, was freilich nicht immer geland. und so ware auch daraus eine Stützung des ebigen Gedankens abzuleiten, wonach die Widderopfer – sozusagen als Kompromiß – nicht mehr auf Ostern selbst, sondern die Zeit davor und danach fiolen.

Eine zweite Berührung mit dem christlichen Kult echeint sich aus dem Welßen Samstag zu ergeben, jenem Tag, an dem die Weilfahrt aus Virgen bzw. Prägraten eintraf: Am Wei-Ben Sanntag findet nämlich vielerorts die Detartaufe statt, zu welchem Anlaß oft eln Kitz oder ein Lamm geapendet wird \*\*\*). Der Name des Tages leitet sich aus den Taufkleidern ab, die selbetverständlich selt urdenklichen Zeiten immer schon rein und welß sein mußten. Der zugrundeliegenden idee der vollkommenen Reinhelt antepricht euch das Feil dea Widders, auf dessen Makellosigkeit ja besonders acht gegeben wird. So christlich nun die Ostertaufe auch lat, loitet sle sich doch von heidnlachen Reinigungsriten im Frühling ab: Diese hängen zusammen mit der neu erblühenden und erwachenden Natur. Wir haben bisher gesehen, deß die Widderprozeasionen zwar ganzlich in den christlichen Kult eingebettet erschienen, daß sie zugleich aber auch viele Wurzeln enthalten, die als ausgesprochen nichtchristlich zu bezeichnen sind: und dies in einer Welse, die nicht bloß die allgemeinen heidnischen Grundlagen im Christentum selbst berührt, sondern deutlich darüber hinausgeht, so das Blutopfer als Garant für ein neues Leben 300) und die Unbefleckthell als Zeichen des Wiedererstehens. Noch immer aber wäre daraus nicht das heidnische Alter des Komplexes zu schließen, as sei denn, hier könnten antike Beispiele zum Vergleich herangezogen werden.

Nun ist einmal festzustellen, daß die Widderopfer auch anderswo nachzuweisen sind: So gab es bis zum Jehre 1854 ainen derartigon Umgang in der Jachenau in Oberbeyern <sup>30°</sup> ), wobei as um einen Ablaß ging; das Opfertier hieß deshalb auch Antlaßwidder. Schmidt führte daneben auch noch ähnliche Brauche in Krain und Bosnien an, hier besonders in Sriljenka, dessen vormummte Prozession Anklänge an uralt balkanische Riten verrät. In all diesen Fällen ist kein Bazug zu einer Pest oder ähnlich historisch nachweisbaren Ereignissen vorhanden. Somit ist für den genzen Komplex aligemein zu sagen, daß er sich offenbar in ontsprechend günstig gelegenen Gogenden aus dunkler Zeit herautgerettet hat bzw. immer wieder neu aufgeleht ist.

Es bräuchte kaum noch elwas dem angefügt zu werden, wes Schmidt in diosem Zusammenhang für das Alter des Widderopters schlechthin angeführt hat, denn es ist von klar, daß Derartiges seit den vorhherein ersten Schafherden überall volizogen wurde. Dennoch empfiehlt es sich, kurz auf die von Orth 302) zusammengestellten Belege zur kultischen Bedeutung des Schafes einzugehen: Wie im alten Orient war der Widder als Fruchtbarkeilssymbol in Griechanland ein Tier der Aphrodite; geopfert wurde er Zeus, besonders in desagn Bedeutung als Berggott, aber auch der Artemis; bekannt ist seine Bezlehung zu Hermes, der als Widderträger oftmals dargestellt wurde. In der homerischen Zeit war das Schalopfer an alle Götter verbreilet, wobei es sich vornehmlich um Speiseopfer handelte: Hier ist es das einigende Mahl, dem größte Bedeutung zukemmt; später spielte das Schaf im Tetenkult eine Rolle: der Widder wurde zum oigentlichen Sühneopfertler an die unterirdischen Götter. Im Italienischen Kult sind ganz ähnliche Verhältnissa zu baobachten, das Schaf wurde beim Maifeet der Arvalienbrüder und Innerhalb der Suovetaurilien, des Schweln-Schaf-Rind-Opfers, (40) dargebracht. Der Kaiserkult führte dann eine Neuerung ein, nämlich das Kirlobollum, das Widderopfer, das vem phrygischen Kult übornemmen worden war. Es lohnt sich, hier etwas auszugreifen:

Mit der Verpflanzung des pessinuntischen Attis-Kultes 303) nach Rom waren all dessen spezifische Eigenarten ebenfalls hierher gezogen, von wo aus sie sich über das ganze Imperium verbreiteten. Zentrale Vorstellung dieses Kultes war die Auferstehung, die Attis selbst zuteil geworden war; zwischen dem 15. und 28. März wurde jährlich ein Fest gefeiert, wobei em 24. der Tod das



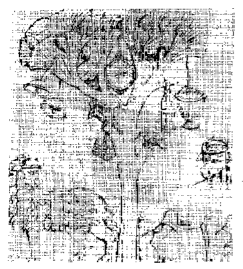
40 Rom. Decennalienbasis mit Suovetaurilia (nach Nash)

Gottes beklagt, am 25. jedoch seine Aufer-stehung freudig bejubelt wurde. Das Tier des Attis war der Widder. In der Komplexität des mit der Muttergöttin Kybele verbundenen Attiskultes trat der Widder zwar gaganüber dem Stier, der Kybele gewelht war, zurück, doch ist selne Opferung jeweils mit der des Stieres verbunden: Zusammen mit dem Taurobollum, dem "Stierwerfen", wurde dae Krlobolium, das "Widderwerfen" <sup>304</sup>). d. I. ein Blutopfer vollzogen, Es ist dies eine Bluttaule, bei der der Täulling in einer Grube hockte, während über ihm auf einem Brettergitter das Tier geschlachtet wurde; durch die Rilzen tropfte das Blut in die Grube. Nach Beendigung der Zeremonie stieg der Täufling els Neu- bzw. Wladergeborener aus der Grube und erhielt zum Zeichen seiner "Auferstehung" Milch gereicht. Die so Regenerierten haben in vielen Fällen einen Weihealtar mit entsprechender inschrift errichten fassen, auf denen manchmal auch ein Widder abgebildet ist. (41) Wie beliebt und vor allem zählebig dieser für unsere Begriffe ziemlich unschöne Ritus war, beweisen die flammenden Worte des christlichen Schriftstellers Firmicus Malernus 305).

Der Kult von Kybele-Attis ist wie der des Mithras bis in die Alpentäler vorgedrungen, wie einzelne Funde und manche Sage <sup>304</sup>) beweisen. Im Gebiet von Aguntum konnte bisher noch kein enteprechendes Blidwerk oder eine Inschrift, die auf Attis wiesen, entdeckt werden, wohl aber Im umgebenden Noricum <sup>207</sup>).

Wie ließe sich nun dieser Kultkrels mit dem Lavanter Widder vereinen?

Nach Herold geht der Jachenauer Widder auf altgermanische Vorstellungen zurück, wonach



41 Rom. Tauro-Kriobolium-Altar (nach Zoega)

im Frühling Opfertlere für die mütterliche Erdgottheit dargebracht wurden. Im keitischen Bereich hat der Widder ebenfalls kultische Bedeutung besessen, was nicht nur auf dem genannten Rejiefeimer aus Wetzelach und Gegenstücken aus Watsch (Vace) in Krain <sup>308</sup>), Certosa bei Bologna <sup>309</sup>) (42) und



42 Situla aus Certosa: Widderzug (nach "Situlenkunst)

Magdalenska gora 310) zum Ausdruck kommt, sondern auch in der heiligen Schlange mit dem Widderkopf 311); der Widder scheint im übrigen ein Attribut des Sonnengottes gewesen zu sein 312). Entspechend der gemeinsamen indoeuropäischen Vorstellungswelt wird es dabei in erster Linie um Fruchtbarkeitsriten gegangen sein, die sicher auch in Umzüge mit anschließender Opferung ausmündeten: Der eindeutige Beweis dafür ist im zweiten Reliefstreifen von oben auf der Situla aus Cerlosa gegoben, wo ein Wild er In einer Prozession mitgeführt wird.

Nun könnte auf Grund des bisher Dargelegten folgende Hypothese aufgestellt werden, aus der sich eine ursächliche Verbindung der Osttireler Widder mit antiken Vorläufern ableiten ließe: Wenn man annimmt, daß der Kybala-Attis-Kult etwa am Ende des 1, Jhs. n. Chr. auch nach Aguntum gelangte, so wird er doch anfänglich nur von der römischen Schichte getregen worden sein; später jedoch hätten sich – wie bei allen anderen Religi-ensübungen – seine Elemente mit denen des einheimischen Kultes vermlacht. Insbesondere die allgemein verbreitete Sehnaucht nach einem Leben nach dem Tode, nach Äuferstehung, hätle dann dazu lühren müssen, daß gerade die diesbezüglichen Handlungen, also das Kriobolium, größtes Interesse erregten: Nun ist es ganz und gar nicht von der Hand zu weisen, daß all dies auch tetsächlich der Fall war, und daß der Mysterlengott Allia seinen Einzug auch ins Lienzer Becken hielt denn es hindert uns nicht viel an dieser Annahms, auch wenn wir bisher noch kelne Spur von ihm entdecken konnten ana). Wo aber wäre nun der günstigste und geeignelste Punkt für die Durchführung solcher Riten gewesen, wenn nicht in Lavant? — Hier lag ja ein Totenhain, dem das Besondere der Ortlichkeit anhaltote, hier konnte am besten eine Auferstehung symbolisch vollzogen werden! Die Bluttaufe des Mystan auf dem Kirchblicht, von wo die Toten in die Unterwelt stiegen (und es ist sicher nicht zu weit gegriffen, wenn wir annehmen, daß die Schlucht dahinter mit solcher Vorstellung in Verbindung gebracht wurde), dieses Wiedererstehen zu nauem Leben gerade hier müßte als grandiose Bezwingung des Todes aufgefaßt worden sein.

Je stärker das Christentum aber auch in dieser Gegend Fuß faßle, umso heftiger mußte sich das Heidentum verteidigen und auf seine Werle besihnen. Ein Auferstehungskult wie der des Attis hatte es da sicher leichter, denn er schien ja das gleiche zu wollen. Man könnte sich leicht vorstellen, wie auf dem abseits gelegenen Kirchbicht der alte Kult welter seinen Fortgang nahm, während man sicherlich schon mit Besergnis auf die Entwicklung des christlichen Rivalen sah. Hier sind die Worte des großen Religionsforschers F. Cumont 314) am Pintz: "Die phrygischen Priester der großen Mutter stellten Ihre Feier des Frühlingsäquinoctiums dem christlichen Ostarfaste gegenüber und legten dem im Taurobolium vergossenen Blute die erlösende Kraft bei, welche dem Lamm Gottes elgnet" und "Die Heiden behaupteten infolgedessen, daß die Kirche ihre heiligsten Alten nachgeehmt hatto, indem sie, wie jene, aber nach ihnen, um die Zeit des Frühlingsäquinoctiums ihre Karwoche felerte, zur Erinnerung an das Kreuz, bei welchem das Blut des Lammes Gottes ihrer Angabe nach die Menschheit erlöat habe". Und Augustinus empörte sich darüber, daß man sagte 315): et ipse Pileetus christianus est = "und selbst der mit der phryglschen Mütze (nämlich Atlis) ist ein Christ!"

Dann aber brach das Christentum die heidnische Kraft, und was immer auf dem Kirchbicht bestanden hafte, wurde verdrängt und zerstört, auf jeden Fall aber überschichtet: Das bedeutet, daß alles Nichtchristliche im christlichen Sinn umgedeutet wurde. Natürlich gab es dabel genügend Zugeständnisse, wie das ja überhaupt die Politik der Kirche durch die Jahrhunderte kennzelchnet, einfach schon deshalb, weil man sich der Macht eines Großteiles des heidnischen Brauchtums klar bewußt war; so scheint man in Lavant don Sleinkull übernommen zu haben, den man schlicht christianisierte. Auf das Spezifikum der Tieropfer und des Verhältnisses der Kir-che zu denselben wint die Aussage Papstes Gregor VII. ein bezeichnendes Licht 316), der im 7. Jh. ausdrücklich betont, daß diese nicht: abgeschafft werden, sondern in irgend einem Fest zu Ehren des winhren Gottes ihren neuen, christlichen Platz finden sollten.

Die Übernahme des Frühlingsfestes und der damit verbundenen Bluttaufe stieß ohnehln auf keine großen Schwierigkelten, well die Ahnlichkeiten zum eigenen Kult deutlich genug waren; freillich wird man gerade die Bluttaufe bald abgeschafft haben, an ihre Stelle trat ein gewöhnliches Schlachlopfer. Der Zeitpunkt dieser Frühjahrstaufe blieb aber bestehen, wie uns der Weiße Sonntag bezeugt.

Sowelt also diese Hypothese, die nur so lange eine solche bleibt, als wir den Attis auf dem Kirchbichl oder in dessen Umgebung nicht nachweisen können. Alles andere ist aber heute schen salbst ohne dieses fehlende Glied als logische Konsequenz anzusehen, wozu noch kommt, daß Miltner im Mauerge-

mehr nur Einheimische auf, sondern auch Römer. Und der alte Tempel, der hier vor Zelten wohl in Holz gebaut worden war, wurde nun als großartiges Marmorgebäude

neu aufgeführt, gestiftet von einem Bürger-

Der Kult auf dem Kirchbichl, im historischen

Dunkel arwachsen, wurde den römlischen Begriffen angenähert, vielleicht sogar nach die-

sen vorändert. Und als dann neue Formen

sich über das ganze Reich verbreiteten und

auch hierher drangen, werden diese sich auf

Lavant ausgewirkt haben: So ware es mog-

lich, daß der Auferstehungskult des Attis

melater der Stadt Aguntum.

viert unter St. Peter offenbar das Horn und Knochenreste einer Widderart gefunden hat 317).

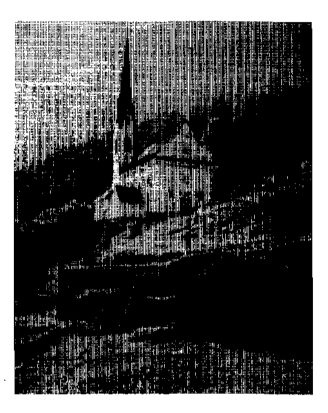
Wie stellt sich dazu aber der lange Weg der Prozession aus dem Virgental nach Lavant?

Derlei Dinge sind nun ganz allgemein in der Antike verbreitet gewesen und lessen sich überali nachwelsan: Meist ging es debei um das Abschreiten der Grenzen eines be-stimmten Bezirkes, oft gekoppalt mit anderen religiösen Vorstellungen. Als räumlich nahes Beispiel ist hier der bereits erwähnte "VIerbergelau (" in Kärnlen zu nennen, der ohne Zweitel eine uralle Tradition darstellt 316). Warum sollte der Zug nach Lavant ursprünglich nicht auch etwas Derertiges bedeutet haben? - Es wäre ja denkbar, daß man mittels desselben einmal im Jahre eine sichtbare Verbindung des Hinterlandes mit seinem so wichtigen Bergbau zum Hauptort Aguntum und dem Tempel der Hauptgottheit schaffen wollte. Es muß dabel anfänglich gar nicht nach Lavant gegengen sein. Gemessen an den verschiedenen "Widderorten" könnte man aber auch noch annehmen, daß dieser Zug von allen Seiten her sternförmig zur Zentrale lief, wodurch sich ergeben hätte, daß an einem bestimmten Tag sich der ganze Ager Aguntinus an einem Orte zum einigenden Kult versammelte. So hat Kranzmayer 319) bei seinem Deutungsversuch des Namens Aguntum an die Wurzel \* ag — "treiben" und daraus "Umzug" gedacht: "Man denkt dabei unwillkürlich an religiöse Wallfahrten nach Aguntum und später nach Lauent". Vielleicht sind wir hier der Lösung wirklich schan nshe, auch wenn dabei noch mit einer gro-Ben Schwierigkeit zu kämpten ist: Wie könnte ein Brauch dieser Art sich über so lange Zeiten gerettet haben? Immerhin aber het eich vieles andere in oft mehr gefährdeten Gebieten erhalten, und gerade Osttirol ist in dieser Beziehung - wie wir eben deutlich sehen konnten - durch all die "dunklen" Jahrhunderte hindurch eine insel am Rande der gro-Ben Erelgnisse gewesen, die nur im 6. Jh. in Gestalt der Awaren bla hierher ausstrehlten; die nachfolgende Slawenzeit hat den Bezirk zwar nach außen hin isoliert, im Innern aber gerade in Betreff der Romanen kaum viel verëndert.

Bel der Behandlung dieses ganzen Komplexes dart besonders auf eines nicht vergessen werden, nämlich den Schmuck des Widders: Die einzelnen Aufnahmen solcher Tiere zeigen uns, daß hier bunte Bänder eine besondere Rolle spielten, die vom Rücken herabhängen; Irüher wurden sie aber auch zu Meschen gebunden. Den Schädel des Widders ziert ein Kranz, der oft aus Buchs ge-wunden ist. Wie sahen nun die Opfertiere der Antike aus? - Manche Darstellungen der Suovetaurillen lehren uns, daß auch hier Rücken- (allerdings nur ein breites und ge-sticktes Band) und Schädelschmuck üblich war; letzterer besteht aus einem geknoteten Band über der Stirne, dessen Enden seitlich herabhängen 320); auch ein Stirnkranz kann vorkommen 321). Ganz gleiche Daretellungen weisen Taurobolien-Altäre auf 322), während die kaltischen Opfertlere nicht geschmückt gewesen zu sein scheinen. Daraus muß nun folgen, daß der Aufputz des Lavanter Widders nicht von ungefähr kommt und zufällig lst, sondern in einem ursächlichen Zusammenhang mit uralten Opfern zu sehen ist: Dem Schmuck der Hostie liegen ganz ähnliche Vorstellungen zugrunde wie sie sich aus dem nichtchristlichen Kult in den Mai- und Christbaum herübergerettet haben.

# 3) Des Milchopfer

Zum Schluß soll noch einmal das "Lichtmeß-Opfer" erwähnt werden: Wenn die ersten Sonnenstrahlen den Ort Levant berühren, sieht man manchen eine Schale Milch ins Fenster stellen. Derlei ist auch anderswo in Tirol noch Brauch 323). Nun spleite die Milch im Totenkult eine Rolle, sie wurde gern als Totenspende dargebracht 324); nementlich eber dem Tauro- bzw. Krioboliatus wurde nach seiner "Auferstehung" Milch gereicht, wie wir schon erwähnt haben. Wann auch ganz allgemeine religiöse Begriffe dem Brauch in Levant zugrunde liegen mögen, so könnte men doch auch daran denken, daß hier eine Beziehung zum alten Kult auf dem Kirchbichl zumindest angedeutet ist; ob nun zum keltischen oder zum späteren römischen, d. h. phryglschen, sel dahlngestellt.



Bischofskirche mit St. Ulrich (Karwiese)

# XII Zusammenfassung

Im Gefolge der frühen Exploratoren auf ihrer Suche nach Metall kamen im 2. Jlad. v. Chr. auch die ersten Siedler nach Osttirol, wo sie in günstigor Lage Aguntum gründeten. Waren diese Leute zunächst mit der Erforschung und Begehung ihres unmittelbaren Lebensraumes, d. h. der Sonnseite des Tales beschäftigt, so wird es doch nicht allzulanga gedauert haben, bis der erste sich in die Flußauen und dann über die Drau auf die Schattseile vorwagte. So wurde Lavant entdeckt. Mächtig im Banne der noch mächtigeren Unholden präsentierte sich der Kirchbicht seinem ersten Besucher, der sich mühsam seinen Weg durch das Unterholz hinan bahnte, bis er plötzlich aus den Bäumen hervortrat und auf einer Wiese stand: Vor ihm stieg der grüna Hang in Terrassan an, dahinter türmto sich die Steilwand des Berges; überwältigt von Staunen und Ehrfurcht erklomm der Mansch die Kuppe des Bichis, um schaudernd in die Tiefe der Schlucht zu blicken, aus der das Rauschen dea Baches empordrang. Spätestens jetzt mußte ihm klar geworden sein, daß er an elnem besonderen Punkte stand, der die Luft der Götter atmete. In diesem Sinne mag hier schon sehr früh ein Heiligtum antstanden sein, das vielleicht den Unterirdischan geweiht war, wie die freilich erst Jahrhunderte später nachzuweisanden Graber vermuten lassen. Sicher abar gewann der Platz im Laufe der Zeit immer mehr an Bedeutung, und als dann schlleßlich die Römar als die neuen Herren des Landes erschienen, wurde diese nicht gemindert, sondern im Gegenteil gestelgert. Der alte Friedhof nahm jetzt nicht gerade hier Fuß faßte, und daß das Frühlingsfest dieses Gottes mit dem Widderopfer auf der Höhe des Kirchbichis eich zu spezifiech lokaler Bedeutung entfaltete.

Die Jahrhunderte gingen dahin, ohne daß sich in Lavant – fernab vom profanen Ge-triebe des Tales – irgendetwas änderte, bls denn das erstarkende Christentum zur ge-fährlichen Rivalin des heidnischen Kultes wurde. Und els dann im 4. Jh. infolge der politischen Entwicklung Aguntum nach einer günstigen Position für seine Fliehburg Lavent auswählle, war es um das hiesige Heidentum geschehen: Denn jetzt, da des Christentum Staatsreligion geworden war, mußten Kult und Tempel einer christlichen Kirche weichen. Aus dieser entstand nach dem Jahre 406, als Aguntum in Flammen aufging, eine **Blachofs**kirche, in der von nun an der Bischof zelebrierte (43). Der Kirchbicht aber wurde so zum neuen geistigen und politischen Zentrum, von wo aus das ehemalige Territorium Aguntum verwaltet, d. h. betreut wurde. Zum äußeren Zeichen der legitimen Nachfolga wurde dar Name Aguntum von der Stadt im Tal fortgenommen und nach Lavant verpflanzt, das - als Name - sich aus einem Ille Aguntum, dem "Jenseltigen Aguntum", entwickelt het.

Jahrhundete lang bildete Lavant nun den romanischen Mittelpunkt des Lienzer Beckens und seiner Nebentäler, kaum Jemals durch die historischen Ereignless gefährdet: Denn sie alle, Germanen, Hunnen, Ostgoten, Langobarden, Awaren und Slawen, zogen — wenn überhaupt — vorbel und hielten aich kaum damit auf, die hoch und stolz eufregende

Burg zu belagern; und wenn sie es doch taten, ao hatten sie niemals Erfolg. Dennoch wurde das Gebiet vom Großraum isoliort, und die Verbindungen nach außen brachen ab. So gut sich Levant debel aber euch hielt, war sein Niedergang nicht aufzuhalten, denn es fehlte ja bald an der notwendigen Regeneration.

Erst seit Karl d. Gr. kamen wieder neue Impulse ins Lend, doch da war es für Lavant schon zu späl, denn nun wurden die Talniederungen, die inzwischen von Slawen besledelt worden waren, dem "römischen" Reich zu-rückgewonnen. So kam es daß die neue Gründung Patriasdort, einst der Sitz einer Fillalkirche von Lavant, die führende Rolle im Bezirk übernahm. Gleichwohl blieb die Erinnerung an die ehemelige Bedeutung Lavants bestehen. Die Bischolskirche, in der ja längst keln Blachot mehr saß, dürfte im 8. Jh. aufgelassen worden sein, ihren Nachfolgebau konnten wir bisher noch nicht ermitteln; vielleicht war es eine kleine Holzkapelle auf der Kuppe, die keinerlei Spuren hinterlassen hat. Vielleicht ist das Kontlnuum damals auch gerissen, aber das wird eher unwahrscheinlich sein, satzta doch damals die zweile Missionierung ein, die gerade an den altehrwürdigen Plätzen anknüpfte.

Im 11. Jh. wurde in Lavant eine naue Pfarrkirche, dam **Hi. Uirich** gewelht, errichtet. Etwa hundert Jahre später gründeten die Herren

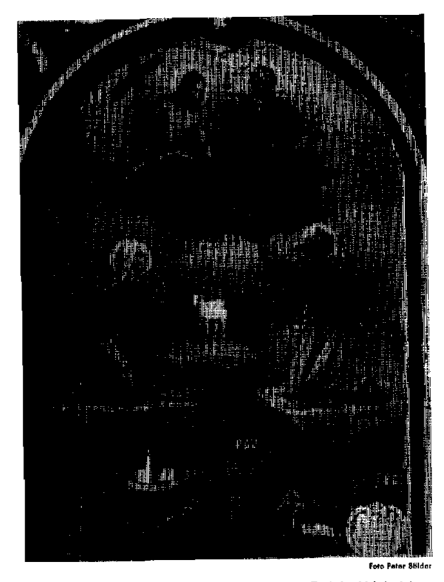
von Levant ihren Hocheltz auf der Kuppe des Kirchbichls, den sie bis in die zweite Hälfte des 14. Jhs. behaupteten; dann aber mußten sie den Görzern übergeben. An der Stelle des Bergfrits wurde eine neue Kapelle aufgeführt, die den Hl. Peter und Paul geweiht ist.

Als die Nöte der großen Pest im 14. Jh. die loidonde Bevölkerung nach immer neuen Mittein zur Abwendung der Plage Zuflucht nehmen ließ, dürften die Menechen sich elnes alten und lange nicht mehr gepflegten Brauches erinnert haben, der von Generation zu Generation überliefert worden war: Und so nahmen sie die Widderzüge wieder auf, die einst aus allen Richtungen nach Lavant als der kultischen Metropole des Bezirkes getührt zu heben scheinen, in der Hoffnung, daß dies Opfer wie ehedem ihren romanischen Vorfahren und doron Kindern und Kindeskindern auch ihnen Hell und Rettung bringe. So wurde Lavant neuerlich zu einem Mittolpunkt, zu einem Wellfahrtsorf, über den die gnadenspendende Muttergottes wacht.

Und das ist Lavant denn auch geblieben, ein Platz, der seine uralte Anziehungskraft nlemal verloren hat, solange es Menschen gab, die die Zeichen zu deuten wußten – und deren sind viele, die den Kirchblicht als eine Besonderheit in vielschichtiger Bedeutung erweisen, als einen Punkt, der von den Göttern geschelten wurde, daß der Mensch sie In

diesem und von hier aus verehre; als einen Punkt, der dem Menschen Schutz bielet wie eine Gätterburg; als einen Punkt schließlich, der den Menschen über alle Religionen hinweg zu dem Einen, Letzten und Endgültigen führt, das seine Erfüllung let, zum Tod: Zu einem Tod aber, der nicht in die Tiefe der Schlucht, hinab zu den Unterirdischen in ein Nichts, sondern hinauf zu lichten Höhen, zum einzig Wahren lenkt. Es ist die Vereinigung mit Gott, die Lavant auszeichnet, mit einem Gott, den eelbat die Heiden gesucht, aber nicht gefunden, sondern bloß geahnt haben. Hier an dieser Stelle war immer schon die Naht zu spüren, die das Laben von Drüben trennt, Und darum wird der Kirchbichl immer beatehen, auch wenn es heute kaum noch Jemenden gibt, der seine Zeichen zu deuten imstande wäre, um über eine bloße Andecht hinaus tiefer in die Geheimnisse zu dringen, dle Ihn hier umgeben. Vielleicht aber liegt die Chance zum Überleben der Menschlich-kelt, die wir von Gott erhalten haben, gerade eben in solchen Orten, die seit Jahrtausenden sich selbst trau gebileben sind und alles andere überdauert haban: Denn solange wir überhaupt um solche Plätze und ihre Bedeutung wissen und sie – sei es künstlich – bewahren, ohne uns freilich mit ihrem Ge-halt zu Identifizieren, haben wir unsere Irdische Berechtigung noch nicht verspielt!

Dae also ist Lavant, ein Schillesel zu Türen, die wir selbst zugaworten haben.



Obermauern: Votivtafel aus dem Jahro 1635. Der Text (rechta) lautet: "Zu der Peatzat nach Labant verlobt von den Gemeinden Firgen Bregraten 1636"

#### Anmerkungen:

- 1) S. dazu Milliner I (a. Anm. 5) Sp. 79, Anm. 45.
- 2) Eine spätantike Burg in Ostt., Ostt. Heimetblätter OHBI) 1949/16, 4. S dazu auch Osw. Menghin, Archäolog. Forschigen. in Ostt. 1943 u. 1944 (Schlern 23, 2949) S. 23s, der eigentlich als erster in unserem Raum auf den Santonino-Bericht (s. Anm. 3) einging. Zu den ersten, die auf Lavant aufmerksam gemacht haben, gehört auch H. Dolenz.
- 3) Ala Bekretär der Patriachelekanziel von Aquiliela begleitete er den Blachof Pietro von Caorie in den Jahren 1485-87. Ersteusgabe des Itinerariums G. Vala (Slud) e Teet 103, Verliken 1943), deutsche Übersetzung Egger 1947. S. auch OHBI 1948/16, 7 9 u. M. Pizzinini, Oett. in alten Anelichten (Ostt, Bote 44/72) 43.
- 4) Ausg. Egger S. 30.
- 5) Seins Berichte erschlenen in den Jahresheften des Osterr. Archäolog. Inst. (CUh): 38 / 1950, Belbi. Sp. 37 ff. (= II, 40/1953, Sp. 15 ff. (= II), 42/1954 58, Sp. 38 ff. (= IIV), In den OHBI: 1948/16, 20. 1949/17, 16, 1950/16, 16. 1951/19, 10, 1952/20, 10, 1953/21, 10, 1954/22, 10; Atzinger: OHBI 1958/24, 11.
- Auf die scharfen Angritte H. Wiesfleckers in den OHBI 1951/19, 5-7 hat Militer noch im seiben Jahr OHBI 19, 8 geantwortet und sie in vielen Punkten ad absurdum geführt. Dennoch muß festgeheten werden, daß Militers oft appdiktische Interpretationen auch anders gesehen werden können (a. dazu besonders unter IV, 2, VI, 4). Im Ibrigen wurden him auch Dinge vorgeworfen, die gar nicht von ihm selbat, sondern von anderen Wissenschaftlern stammten (s. unter X).
- 7) Alzinger DJh 47/1984 -- 85, Grabungen 1986 S. 54 ff.
- 8) Zu Miltnera Berichten a. Anm. 5; weitere Veröffentlichungen Milthera: Lavant u. Aguntum, die frühgesch. Ruinen bei Lienz in Ostt. (Verkehrsverein Lienz + OAI) 1950; Frühgesch. Siedigen. im Lienzer Becken, in Jb. öst. Alpenver. 1950 S. 30 ff.; Die Ausgrabgen. v. Lavant, in Akten z. 3. Int. Kongr. f. Früh-Mittelalter-Forchg. 1951 (1954) S. 16 ff.; Aguntum u. Lavant, in Lienzer Buch (Schiernschr. 98, 1952) S. 209 ff. Bemerkgen z. Gesch. v. Lavant in Ostt., in Festschr. f. R. Egger it 1953 S. 428 ff. (... Carinthie I 143, 1953, S. 438 ff.); Eine spätantike Bischofsburg, in Forschgen. u. Fortschr. 27, 1953 S. 153 ff; Früchristl. Kapitelle aus Lavant, in Studi Aquilelesi a G. Brusin 1963, S. 299 ff.; Die spätantike Bischofsburg von Lavant/Ostt., in Usterr. Zeitschr. f. Kunst- u. Denkmalpflege 10, 1956 S. 1 ff.

  Alzinger: s. Anm. 5 u. 7; Aguntum u. Lavant Führer durch die römerzeiti. Ruinen Ostt. 1962 S. 38 ff.; Zur kunstgeschichti. Stellg. der korinth. Kapitelle aus der Bischofskirche von Lavant in Ostt., in Wissenschaftl. Arbeiten aus dem Bgid. 35, 1966 (Festschr. A. Barb.) S. 38 ff.; Der gegenwärtige Forschungsstand der Grabstätten Aguntum u. Lavant, in Ber "11. österr. Historikertag 1971 (1972) S. 39 ff.

  Dazu kommen noch zahllose Zeitungsartikel Miltrer u. Alzingers.

tum ü. Lavant, in Ber "11. Österr. Historikertag 1971 (1972) S. 39 ff.

Dazu kommen noch zahllose Zeitungsartikel Miltners u. Alzingers.

Lexikographisch wurde Lavant von folgenden Autoren behandelt: H. Hochenegg, Die Kirchen Tirols 1935, S. 269 f.; Egger, Ber. über die altchristi. Funde in Österr. ab 1894, in Actes du V. Congr. Int. d'Arch. chrétienne 1954 (1957) S. 73 ff.; R. Neil, Frühes Christentum in Österr. 1954 S. 92 ff.; G. C. Mienia, La basilica paleocristiana neile diocesi sattentrionali della Metropoli d'Aquilela, in Studi di Antiquità Christ. 24, 1958 S. 79 ff.; O. Nuébaum, der Standort des Liturgen am christi. Attar vor dem Jahre 1000, 1965 i S. 292 ff.; Osm. Menghia — F. Huler s. v. Aguntum in Hb. der histor. Stätten Üsterr. II 1966 S. 442 ft.; Osm. Menghia in Lex. ur- u. frühgesch. Fundatätten Österr. 1958 S. 168; L. Luchner in Reolams Kunstühler Österr. (13 1968 S. 900 ff.; Dehlie - Nb. Tirol 1958 S. 177 ft.; E. Widmoser, Tirol von A bis Z 1970 S. 443 ft.; J. Weingartner, Tiroler Burgen 1962 S. 90 (2 1972 S. 72); W. Knapp, Veröff. Mus. Ferdinandeum Scheller Ereitherungen att. Werden Im Tari

36, 1956 S. 120.
Sonstige Erwähnungen etc. werden im Text bzw. In den Anm. zitiert. Von den populärwissenscheitl. Behandlungen sei nur Th. Meysels, Auf Rörzerstraßen durch Osterr. 1960 S. 50 ff.

- e) Der Holzweg an St. Pater vorbei in Richards und Kreithof, der den Hügel heute mit dem Berg verbindet, ist moderne Zutet.
- Hasier- od. Riegibach; Auerling-, Dorf- od. Tel-bech.
- 11) Graben genannt; hier fließt der Aserlingbach
- 12) Am Beginn die Kole 889 m.
- 13) Weetlich der Peterekirche die Kote 812 m. Es ist unwehrscheinlich, daß bei einem Felarutach

- ehemele höhere Telle in die Schlucht abgestürzt einemise folie in die Schlucht appesturzt eind; eine solche Katasiropha ist zwar uberlie-fert (s. dazu Milther, FS Egger S. 433), bezieht sich aber auf die Nordwest-Selbe des Hügela. Diesen Eindruck hatte sichen Senionino, Ausg. Egger a. s. O. S. 28.
- 15) Wenn der hl. Chrysanth (zusammen mit Darla) auch sicher erst épât hierher gebracht wurde (a. dazu G. Reitter OHBI 1970/38, 5 u. 8 10), eo ist doch nicht auszuschließen, daß er einfach eine Altere Schichte überdeckte: Der 736 m hoch gelegene Gipfel von St. Chrysanthen ist ähnlich wie Lavant ein ideeler Punkt, seine unmittelbare Nähe zu Nörsach (wohl wie die Kürntner Ortsnamen Närenach, Nöring und Norn nach E. Kranzmeyer, Ortsnamenbuch v. Kin, II 1958 S. 165 vom slaw. nora a... "Grube" als ehemaliges Berobeugeblet zu erklären, worauf ja schon die dahinterliegenden Stollen und der Goldbühel deuten) verrät den Zusammenhang mit dem Berghau, der seit dem 2. Jtsd. v. Chr. die wirtschaftliche Grundlage des Osttiroter Territoriums ausmachte. Eine uralte Beziehung zu Lavant konnte auch aus bestimmten Kultformen abgeleitet werden (s. XI, 2).
- 16) Gödnach u. Dölsach eind trotz ihrer Kirchenpatrone Georg u. Martin nicht e priori als voroder frühgeschichtliche Punkte anzusehen, wann
  auch die beiden Heiligen als ehemals römische
  Soldaten (Ritter) echon sehr früh von den christlich gewordenen Heeren verehrt worden sein
  mögen, woraus man auf ein kleines Militätlager
  im Gebiet von Dölsach zu schließen veraucht
  wäre: Damit wäre dann der strategisch sehr
  günstige Punkt Wallenstein zu verbinden. Das
  Martins-Patrozinium ist aber wohl eher mit der
  zweiten Missionierung im 9. Jh. in Varbindung
  zu bringen (fränkischer Einfluß), wann bei diesem auch stets an ältere Traditionen angeknüpft
  wurde. Somit kann auf dieser Grundlage kaum
  viel aufgebaut werden. Eher ist etwas mit den
  verkohlten Holzresten anzufangen, die im Dölsacher Schwemmkegel gefunden und nach der
  14C-Methode in die Jahre 220 bis 140 v. Chr.
  datiert wurden (G. Pietzer OHB) 1968/39, 10).
  Ich habe den Namen Wallenstein (OHB) 1972/

datiert wurden (G. Pleizer OHBI 1968/36, 10). Ich habe den Namen Wallenstein (OHBI 1972/40, 10 Anm. 18) auf Restromanen bezogen: Pizzinini machte mich dagegen darauf aufmerksam, daß er wohl eher auf Welsche aus Friaul, die von den Görzem hierher gebracht wurden, zurückgehe (vgl. dezu Weingrtner a. a. 0.2 S. 101); dennoch mag es sich hier um ein Zusammentreffen handeln, viele Wallen-bzw. Wallschen-Orte können mit Keito-Romanischem in Verbindung gebracht werden (vgl. dazu Kranzmeyer a. s. 0. I 1958 S. 40 ff., von dem auch die erste diesbezügliche Deutung von Wallenstein stemmit: Einige Ostt. Ortsnamenprobleme, in Lienzer Buch S. 203).

- Daw, Manghin a. a. O. S. 237 f.; Knapp OHBI 1953/21, 9.
- 18) Ab Anteng Februar trifft die Sonne mahr und mahr auf den Ort, w\u00e4hrend eie den Gipfal des Kirchbichte erat gegen Ende des Monats vom Schalten zu befreien beginnt.
- 18) S. dazu XI, 3,
- 20) Oles ethon aus dem Grunds, daß nur eins dünns Erdschicht den Fels bedeckt. Die abfal-lenden Sellen zeigen dagegen dichten Bewuchs, well hier die Sedimentation eine günstigere Un-terlage geschaffen hel.
- Zusammen mit den Lauen, den Aulacken, die hier eicher ein dichtes und weitverzweigtes Netzbildeten, war die Drau ein Schutzschild Levents gegen Norden. Auf Grund der schwer passierberen Auen führte je auch die Hauptstraßs Immer am nördlichen Teirand entlang, an der Südselte gab es höchstens einen Seumpfad, der die Punkte Levent und Amlach verband. Die Wacht östlich Levent dürfte die spätentike bzw. frühmittelaterliche Benützung dieses Weges entlang der Drau von Oberdrauburg bis Amlach anzeigen.
- anzeigen.

  22) Die Bezeichnung "Lienzer Dolomiten" ist bekanntlich eine klinstiliche und wurde im letzten Jahrhundert eingeführt (s. dazu H. Game, im Lienzer Buch S. 251); es ist ihr heute schon fast gelungen, den alten Namen "Unholden" vergessen zu machen. Interessent ist, daß mit einem der Gipfel, dem Großnitz-Kopf (1504 m), ein Übersetzungspaar erheiten geblieben ist, denn das siew. grozne bedeutet "schauderhalt" (vgl. unser Wort "Grausen"); ehwas weiter detlich befindet sich die Unholde-Alm (1.780 m). Ganz aligemein kann man in diese Beihe auch die Gipfel Böseck (1.257 m) und Wilder Geern (1.771 m) wie die vorigen öslich Lavani und ähnliche Namen im westlichen Teil der Lienzer Dolomiten stellen, auch wann solche freillich auch anderswo vorkommen. Auf jeden Fall acheint diesem Gebirgsstock schon immer ein Name engehaftet zu heben, aus dem der Schauder der Teibewohner hervorgeht, die diesem jedoch ursprünglich nicht als atwas Böses empfunden haben müssen. Ähnliche Verhältnisse zeigen sich auch in den alld-fichen Ausläufern der Glocknermassivs, wo

- neben einem \* Großnitzkogel ein Unholdenkoffl erscheint (Urkunden v. 1601 u. 1583; s. O. Stolz, Polit.-Hielor. Landesbeschreiße, v. Südtirol <u>—</u> Schlernschr. 40, 1837 S. 883).
- ich denke dabei an den im Klagenfurter Becken nachgewiesenen Bandkeremiechen Kreis, von dem aus solche Voretöße entleng der Dreu bis zum Lianzer Becken elcher denkbar wären.
- 24) H. Waschgler OHBI 1983/31. ?; R. Pittleni, Archaeol. Austriaca 33, 1963 S. 107 f. Vgl. dazu auch Osw. Menghin a. a. O. 93, 296 u. 297 über nacilihladse (?) Funde aus Virgen.
- 25) Oaw, Menghin a. a. O. S. 288 f.
- Militer III Sp; 77 ff., OHBI 1952/20, 10, Lienzer Buch S. 211.
- 26) Miltner II Sp. 35 ff.
- Es ist mir nicht verständlich, wie Osm. Menghin
   e. O. S. 188, auf die Hallstattzeit ("Hb-c") komml.
- 301 S. dezu J. de Vries, Kell. Religion 1961 S. 183 f.
- immer fehlen (sie müßten ja auf dem Breilegg in Nußdorf und nicht in der Römertadt gesucht werden!), kann die Gründung Aguntums abgesehen von seinen Zusammenhängen mit dem einsetzenden Bergbeu, der ja wohl ale der einzige Grund für eine Dauerbesiedlung anzusehen ist theoretisch bereits beid nach Beginn des 2. Jitsds. angesetzt werden, als die ersten Prospektoren aus dem Süden die Drauentlang bis hieher gelangten; spätestens jedoch gegen Ende des 2. Jitsds. (ob nun tateächlich von "fliyren" oder nicht, sei dahingesteilt) muß es als Zentrum für das Osttiroler Bergbaugebiet gegründet worden sein. Das auffälligent-Suffix in seinem Namen welst es in die gleiche Zeit, vor allem aber deutet es auf jenen vor-indoeuropäischen Kulturkreis, dessen Gründungen sich vom östlichen Mittelmeer bis nach Galilen hineln erstreckten.
- 32) Millner I Sp. 53 u. 83 ff.
- 33) Militner, Lienzer Buth S. 211.
- 34) Mittner II Sp. 89.
- Zum Grabatein (wie ihn Militner bezalchnet) des D. OPET- e. IV, 2.
- 38) Alzinger DJh 49 / 1968 59, Grabungen 1969 S 54.
- 37| Miltner III Sp. 81.
- 38) Miltner IV Sp. 98 f.
- 38) Miltner II Sp. 90 f.
- 40) Miltner I Sp. 60 ff.
- 41) Degegen Wiesflecker (s. Anm. 6); auch Osm. Menghin a. a. O. hat den Tempel zurückgewiesen. Beide sehen in dem Fundament die Reste des ß er girits der Burg Trettenetein (s. VIII, 1). Bei einer Begehung und Untersuchung gemeinsam mit den Herren Dr. M. Pizzinini und M. Bitzchneu gelangte auch ich zu derselben Dberzeugung: Die Berücksichtigung der stratigraphischen Aufnahmen Miliners verstärkte den Eindruck apäter noch. Dennach dürfte hier mehr als nur sin Bauwerk vorliegen (s. unten).
- 42) Miltner II Sp. 25.
- 43) Militner II Sp. 171, m. Abb. 11.
- 44) Miltner B. B. O.
- S. J. Moreau, Die Welt der Keiten 4 1965 S. 111 u. 254 (Tel. 58).
- 48) Dies hängt mit dem spezifisch keitischen Phä-nomen des Schädelkultes zusemmen, der sine zentrale Rolle spielte, wie die unzähligen Bei-spiele beweisen; a. dazu z. B. A. Rosa, Pagan Cettic Britain 1967 S. 61 ff., de Vries a. a. O. S. 254 f.
- 47) So könnte der abgeschlagene Kopf des Leventer Blockes wie jener en der Westheite von St. Audress in Pairlaedorf eingemeuerte ausgesehen haben.
- 49) Militner II Sp. 16 ff.

- 49) B. dazu Kerwiese OHBI 1972/40, 1 S. B.
- 50) 1/7 Sp. 71 f.
- 81] Millner I Sp. 75 ff. m Abb. 28.
- Milfner II Sp. 67 ff., s. auch Zitet in Anm. 8 u. Alzinger daseibet. Vgl. Anm. 68.
- 63) Militner II Sp. 28 f. in. Abb. 12,
- 54) Miltner J Sp. 73 ff.
- 55) 9. dazu VIII, 1.
- 56) Denn es ist mehr als unwahrscheinlich, daß der Block von solcher Höhe abgestürzt sein soll, ohne sichibaren Echaden genommen zu haben, je überhaupt genz geblieben zu sein, wiegt ar doch fast eine Tonnel
- 57) Es wäre ein leichtes gewesen, den genzen Altertisch aus Bruchstellumsuerwerk zu errichten, wie soliches je auch zwischen den einzelnen Mermonstücken eingefügt ist.
- 56) Millner I Sp. 19 ff. m. Abb. 10.
- 50) Die geringfügigste Abweichung wäre aus dem groben und unregelmeßigen Baumeleriel zu erklären, obgleich des ger nicht nötig let.
- 60) So euch nach Miltners Pian; i Sp. 60 gibt Miltner fraillich 1,55 m, Sp. 73 jedoch "durchschnittlich 1,5 m" an.
- 61) Diese liegt wegen des tellweise abfallanden Geländes nicht überalt auf derselben Höhe; der Fundamantvorsprung muß aber in ainer Ebena liagen.
- 62)  $\pm$  semiuncia von 0,123 m.
- 63) 1 Sp. 77 f.
- 64) Maximai 0,74 m slark, also 2,5 Fuß = 0,738 m; hier wäre dann aber wohl auch mit einem Vorsprung im Jinnern (für den Fußboden) 2u rechnen, was alne Verringerung der Maueretärke um etwa 0,123 m bedeutete.
- 65) Es gibt zwer eolche Tempel mit noch elärkeren Meuern, dach haben diese zudem einen Umgeng, auch beeltzen ele größere Dimensionen, vgl. N. Wirh, Die quadrat. galliach-röm. Tempel, Dies. Wien 1935.
- 86) Das würde bedeuten, daß die Kapitelle nur an drei Seiten auf Bicht h\u00e4nten beerbeitet werden m\u00e4sen: Dies trifft nun tate\u00e4chlich f\u00fcr die belden Kapitelle eus der Bischotektrche zu (e. Anm. 52), wie schon Miltner II Sp. 6\u00e4 beobschlet het.
- 67) S. dazu aligemein Moreau a. a. O. S. 111 f. Beispiele für keito-romanische Hähenheiligtümer finden wir gerade in Kännten: Burgstall bei St. Margarethen im Lavanttal (Egger, Anz. d. Usterr. Akad. d. Wiss. phil.-hist. Kl. 64, 1827 S. 4 ff.), Ulrichsberg im Zollfeld (Egger, Carinthie 1 140, 1950 S. 28 ff.); andere solche Bezirke sind bisher nur durch bezeichnende Funde (Inschriften) bekannt geworden, z. B. Danielsberg im Mölltal s. dazu Dolenz im Lex Fundst Osterr. S. 28 i.); weniger hoch, aber doch Isoliert liegen die Bezirke in Höhenstein (s. Dolenz a. a. O. S. 35) u. Wabeladorf (s. Dolenz a. a. O. S. 77). In Oberösterreich: Georgenberg bei Micheldorf (H. Vetters, OJh 43 / 1956 58 Belbl. Sp. 126 ff.). Diese Aufzählung ließe sich für Österreich noch weiter ergänzen und könnte mit Deutschland eto. fortgesetzt werden.
- 68) s, a. O. S. 238; a. dazu F. Kelinelder OHBI 1854 / 22, 3 — 40 S. 10
- 69) Z. B. Pfünz in Beyern (M. Koethe, 23. Ber. Röm.-Germ. Komm. 1933, S. 84 t.), Moutlers in Sevolen (Kosthe e. a. O. 3. 47).
- 70) Alzingar, der auch für die Detierung der chrietlichen Bauten in Lavent schon in das 4. Jh. eintritt, führt dies dereul zurück, daß die Kirche zu siest Zeit erbaut wurde, als der Tempelaturm noch nicht eingesetzt hatte (vortheadostanisch).
- 71) S. dezn VIII, 1.
- 72) I Sp. 61; as gilt eber noch, dies wirklich zu verifizieren. Millner hat die zwelle Phese allerdings der Spätantike zugewiesen.
- 73) S. II Abb., 10, Schnitt AB u. Sp. 28 Anm. 12.
- 74) Z. B. St. Margarethan (vgl. Anm. 67).
- 75) Einer dieser Grabaliäre wurde 1971 unterhalb der Margarethenkepelle in Döleach entdeckt (s. Kerwicze OHBI 40, 1 u. 12).

- 76) S. oben u. Anro. 57.
- 77) S. auch Anm. 21.
- 78) 8. dazu A. B. Meyer & A. Unterforcher, Die Römerstadt Agunt 1908 S. 95.
- 79) Meyer Unterforcher e. a. O. S. 93 ff.
- 80) Meyer Unterforcher a. a. O. S. 93.
- 81) I Sp. 83 ff., II Sp. 72 ff.
- 82) S. oben u. Anm. 4.
- 83) Alzinger OHBI 1956 / 24, 11.
- Kelt, Brautfahrt, etrusk, Hadafahrt u. der genlus cuculiatus (OJh 35 / 1943 S. 138 ff.).
- 85) Dae ganze ist, so wie Bulle ee eleht, gut zu vargleichen mit der Braufishnt der Paola Gonzegs (vgl. M. Kollneider, im Lienzer Buch, S. 137 ff.).
- 86) S. Anm. 4.
- 87) Die Stelle heißt heute noch des "Törl", was als schönes Belapiel für des langs Überleben elter Erinnarungen anzusehen ist.
- 88) OHBI 1943 / 18, 20.
- 89) So Milliner, aber auch Wissflecker; in Wirklichkeit handalt as sich hier aber um den Pallas.
- 90) 1 Sp. 47 (f.
- 91) S. Anm. 2.
- 92) OHBI 1851 / 19, 6.
- 93) Sie werden unter VIII, 1 behandelt.
- (4) Wissilecker stellte die wirklich völlig endersertige Meuerung in Aguntum gegenüber, wollte eber "diesen Geelchtepunkt nicht überbelonen"; demit echtug er jedoch schon eines irreleventen Weg ein, denn Becheleine und Kelkbruchsleine eind eben nicht miteinender ze vergleichen oder els zeitliche Gegensätze hinzustellen.
- 95) Miltner I Sp. 84 Anm. 63.
- 96) Miltner 1 Sp. 63 ff, m. Abb. 15.
- 97) Miltner I Sp. 85 m. Abb. 31.
- 98) S. Anm. 6.
- 99) Diese hätte nur eue dem Jehra 1444 atammen können, a. dazu VIII, 1.
- 100) Anläßlich einer Begehung des Kirchbichle durch Archädiagen ist schoñ einmel jestgestellt worden, des hier zwei Bauschichten vorliegen (Hinweis H. Vetters); dies müßte netürlich noch einmal überprüft werden. S. auch VIII. 1 am Enda.
- 101) Den besten Überblick bei Vettere, Das Problem der Kontinuli
  ät von der Antike zum Mitteleiter, Gymnasium 78, 1969 S. 601 if.
- 102) Egger OJh 25 / 1929 Sp. 189 ff.
- 103) Egger, Frühchriell. Kirchenbeuten im südl. Norikum 1916 B. 97; Vottere e. s. O. S. 508.
- 104) Egger, Teurnia (Führer: Dia röm, u. frühchriati. Allantimer Oberkina.) § 1970.
- 105) Berichte Miltner II Sp. 39 ff., III Sp. 43 ff., IV Sp. 92 ff.
- 106) 6. Alzinger, Fehrer S. 42.
- 107) Millner II Sp. 70 ff., bee. Sp. 81.
- 108) Alzinger (a. Anm. 7).
- 109) S. Anm. 108.
- 110) II Sp. 55 m. Abb. 34.
- 111) Egger, Carinthia i 140 (1950) S. 54 ff.
- 112) S. Anm. 103.
- 113) S. Anm. 102,
- 114) II Sp. 77 ff.
- 115) Polenz, FS 1. G. Moro 1962 S. 38 M.

- 116) Militner II Sp. 43 ff. kam zu seiner Deutung als Taufbecken wagen der mit einer Offnung versehenen Bodenplatte, die freillich sonst nicht zu erklären scheint; die Offnung ist jedoch von einem eufgeworfenen Wulst umgeben, was das Abfließen des Wassers eher erschwert, zudem konnte keine Abzugsleitung nachgewiesen warden: Es handelt sich daher wohl um ein sekundär verwendetes Stück (obwohl das Loch immer noch merkwürdig bielbt).
- 117) Egger, Frühchristl. Kirchenb. S. 76 ff.
- 110) Darauf hat auch echon E. Lehmenn, Die frühchriett. Kircheafemillen der Bischofssitze im dt. Raum (Akten zum VII. Int. Kongr. f. Frühmittelalterforachg. 1962 S. 99) Ann. 6 hingewiesen.
- 119) Solite hier aber vielteicht doch eine umgakehrte Folge: Apala mit alnbezogener Priestarbank, denach Umwandlung zur isolierten Priestarbank und Vergrößerung das Baues durch die Apala + Sakrietelen vorliegen?
- 120) Miltner II Sp. 50 ff.
- 121) II Ep. 89.
- 122) FS A. Berb (s. Anm. 8).
- 123) S. Anm 66,
- 124) Miltner III Sp. 73 if.
- 125) Miltner III Sp. 68 ff.
- 128) Miltner III Sp. 72, dautate den Ben ale Grab des D. OPET (rlue?), doch let zumindest unwahrscheinlich, daß aln solches mit einer sinzeiligen inschrift verrechen wer.
- 127) Miltner IV Sp. 102 ff.
- 128) II Sp. 28 ff.
- 129) 5, VI, 4 u, VIII, 2.
- 130) Millner II Sp. 83 ff.
- 131) Miltner II Sp. 84.
- 132 H. L. Werneck, Ur- u. Irühgesch. sowie mittelalt, Kulturpflenzen u. Hölzer . . . , Arch. Austr. 30 (1961) S. 98 f.
- 133) Seit dem Tolerenzedikt vom Jahre 313 hatte die junge Reiligion ja endlich ihre Freiheit erreicht und konnte alch nun ungehindert entlatien. Überall auch in Norloum breiteten sich die Gemeinden aus, und in den wichtigsten asßen die Bischöfe; einer der Aguntiner Bischöfe, namentlich leider nicht genannt, nahm 343 en der Synode von Serdica/Thrakien (Athanasios, hist. Arian, ad mon. Sp. 249teil, Auf diese frühe Zeit geht möglicherweise z. B. zumindest Indirekt das Patronat der Helena, die als Mutter Konstantins zu einer großen Kirchenstitterin wurde, in vielen Kirchen unseres Landes zurück: in Osttirol sind zu nennen die Kirche im Helenental (vgl. dezu F. Kolireider, im Lienzer Buch S 22 ff.) und jene in Nußdorf, die beide mit uralten Positionen in Zusammenhang gebracht werden können. In Kärnten ist es der Magdalensberg (Helenenberg), dessen Name ganz abgesehen von der römischen Stadt solcherart in die Frühzeit welst.
- 134) Einen Ahnlichen Vorgeng meine Ich in Petriesder nachweisen zu können, s. dazu Anm. 148.
  - 135) Codes Theodos, XVI 10, 10.
  - 136) S. Anm. 70.
  - 137) Cod. Theod. IX 14, 2.
- 136) S. auch Milliner I Sp. 94 ff.
- 139) Vgl. dazu oben II.
- 140) Dies ergibt eich zumlndeat aus dem Befund Innerhalb der Therme der Stadt, wo bie zem letzten Augenbilck noch Beaucher wellten, wie ich eus dem Monzund, der die letzte Tagesloaung repräsentiert, geschlossen hebe (DJh 47 / 1984 – 85, Grebungen 1988 S. 47 ff. u. DJh 48 / 1986 – 67, Grabungen 1987 S. 45 L).
- 141) Karwiess OHBI 1972/40, 1 S. 7.
- 142) S. Anm. 17.
- 143) Knepp e. s. O. v. Varöff, Mus. Ferdinand. 36, 1956 S. 115 ff.
- 144) Unterheib des Schloease wurde der achöne Dioakuren-Altar ausgegraben, der auf ein eites Heiligtum echiließen läßi (Meyer-Unterforcher) e. a. O. S. 79 ff.).

- 145) Meyer-Unterforcher e. a. O. S. 99 ff.; L. Plank, in Ber. 11. Historikertag 1971 (1872) S. 40 ff.
- In Ber. 11. Historikertag 1971 (1872) S. 40 ff.

  146) Trotz aller anachelnend gegenteiliger Evidenz dürfte in Patriasdorf nichts anderes vorliegen als die chrestliche Oberschichtung eines offenber bedeutenden heldnischen Platzee, wie die von Ziank zutage geförderten Reste von monumentalen Grabbauten bezeugen. Dansch könnte hier die römische Strabe vorübergeführt haben, neben der sich wie östlicht von Aguntum (s. Anm. 75) nach der üblichen Manier eine Nekropole befand; wehrscheinlich lag hier aber auch ein gewisses Beilungszehtrum, das ähnlich wie Lavant das brietilighe Superstrat notwendig machte. Dabel spielte eber wohl auch der nahe Übergang über die isel eine Rolle, der trotz anderer Melnung (s. dazu Meyer-Unterforcher a. a. O. S. 103) eher schon im iseltal als im unregullerten Mündungsbereich von Drau und isel zu auchen ist (also geht Schloß "Bruck" auf die Nachfolgerin dieser alten Brücke zurück). Die Anlage einer Filishburg um die frühchristliche Kinche ist zwar vorstellbar, müßte aber einen gewaltigen Aufwand gekostet haben (künsticher Greben an der Nordselte, hohe Ringmauern), da hier von Natur aus wenig Schutz besteht. Es mißte einmel im Pfarrgarten gegraben werden, ob sich vielleicht doch etwas findet

  Hier ist noch ein Gedanke suszuaprechen:

Hier ist noch ein Gedanke auszuaprechen: Der Hügel von Petriasdorf lag für Gräber hoch genug- die hier — wie es der antiken Vorstellung entsprech — stotz welt ina Land hinel blickten; aus diesem Grund wer der Pletz eicher teuer und konnte nur von den Begütarten belegt werden, was sich je auch en den Mermorfunden ablesen läßt.

- 147) S Anm. 16.
- 148) Die frühchriatlichen Bistümer waren kleiner als heute und deckten sich vermutlich mit dem Tarritorium einer Stadt (Municipium): Im Fatle also mit dem Gebiet zwischen Kämtner Tor und Mühlbacher Klause, Matreier Tauern und Lienzer Dolomiten. Ursprünglich war Aguntum wohl auch in kirchlicher Hinsicht der Provinzhauptstadt Virunum unterstellt, die wiederum von Aquilela abhing. S. auch den sehr nützlichen Überblick von P. Unterweger, Der Wandel der Diözesangrenzen in Ostt., im Lienzer Buch S. 79 ff.
- 149) Dieser ist freilich noch zu suchen, denn bisher ist nur die Friedhofskirche bekannt. Nicht stimme ich mit der Meinung überein (Wiesslücker, im Lienzer Buch S. 1871.), wonach die Bischofskirche in Patitasdorf (die dort aufgedeckte ist zwar ebenfalls mit einem Bischofschron versehen) gestanden haben soll: Es ist nicht einzusehen, warum der Bischof in 6 km Enflatnung von der Hauptstadt des Bezirkes residiert habe (hier ist freilich zu betonen, daß sich unser Bild des späteren Aguntum heute geändert und arweitert hat: Die Stadt wurde nicht wegen einer Oborschwemmungskatsstropholim 4. Jh., sondern eben erst 406 nach dem Barbaren-Überfall aufgegeben). Die Bischofskirche von Parlasdorf ist viellmehr als Filiale von Lavant anzusehen (vorher natürlich Aguntum), wo der Bischof bisweilen an besonders wichtigen Zeremonien teilnahm bzw. in Abständen zelebrierte. Umgekehrt eine Priorität von Patriasdort schon für die Zeit vor 400 annehmen zu wollen, ist auch aus historischen Gründen nicht zulässig (s. VII).
- 150) Militner III Sp. 48 f s. 53 ff. m. Abb. 26 29,
- 151) Zum Verfeil s. Miltner IV Sp. 97, der auch davon apricht, daß die Kirche "für die Gemeinde zu groß geworden wer", was aber nicht sehr über-zeugend lat; besser ist sein Verweis auf den Wandel der Liturgia.
- 152) Millner IV Sp. 98.
- 153) S. Anm. 151; Nu3beum e. e. O. 8 406 ff.
- 154) II Sp. 60 f. m. Abb. 38.
- Eine Ausbesserung, die je denkbar wäre, let jedenfalls nicht nachweisber.
- 156) S. dazu de Vries s. s. O. S. 164 II.
- 157) de Vries e. a. O 5 166.
- 158) So z B. sehr deutlich in Le Mans (E. Krüger, Germania 28, 1944 50, S. 220 ft.).
- 159) Einige sind bei de Vries a. a. O. 9, 1851. angegeben: Neben dem Stein in der "Zeile" des Hi. Wolfgang (Attersee) nennt er noch andere Beispiele (von E. Burgstaller gesammelt) aus Oberösterreich, daneben aber auch solche, wo der betreifende Feisblock sich außerhalb der Kirche befindet. In diesem Zusammenhang muß auch das heute noch als "Opfermäuer!" bezeichnete Exemplar im Trojertal bei St. Jakob i. D. genannt werden. Burgstaller kennt freilich noch weltere Belspiele, von denen er mir freund-

- licherweise Rappottenstein in Niederösterreich und Burg Taufars in Südtirol nannte; über den Heldenstein bei Eibenstein (OO) u. seine volks-u. siedlungskundt. Probleme hat er eingehend in den OHBI 23, 1969 S. 78 ff. gehandelt.
- 160) Mathaus 16, 18: et au per hanc petram a difficabe eccleelem meam. Ein Annicher Gedanke ist schon einmai in Levent geäußert worden (freundliche Auskunit R. Stig-itus).
- 161) Wollte man dieses Patrozinium nur mit der zwalten Missionierung des 8. Jhs. in Zusammenhang bringen, müßte man doch zugleich an die Tatsache denken, daß men damals nach Möglichkeit en ältere Traditionen anknüpfte (s. aber auch XI, 1). Hier muß allerdings auch bedacht werden, daß nach der Beobachtung Burgstallers sehr oft ein Marienkult mit den "Heidensteinen" gekoppelt ist, was für Lavant allerdings nur scheinbar paßt (s. XI, 1; es ist dabei aber immer im Auge zu behalten, wie alt der jeweitige Marienkult ist, und ob er nicht auf einen älteren "männlichen" Kult folgt!).
- 182 1. Kerinther 10. 5: blbebant eutem de apirituali... petra: petra eutem erat Christue. Maximus v. Turin (5. Jh. n. Chr.), homilia 88, deutete das noch welter aus: ut petra eret Christua, lie per Christum Petrus factus est petra..., sicut in deserte dominico altienti populo aqua fiuxit e petra, ita universo mundi ariditate lassato de ore Petri fone sefulifarae confessionia emersit.
- 163) Vgl. dezu de Waal, in Reel-Encycl. des christi. Alberth. If 1886 S. 609: a qua beptisma-tis defluit de patra.
- 164) Dereitige Lagenden sind ja bekannt, a. Burg-staller a. a. O. S. 82.
- 185) Und dennoch het men ihn immer wieder dulden müseen, ihn bleweilen soger einbezogen (vgl. Anm. 316).
- 166) IV Sp. 119 ff.
- 167) Santonino S. 137 (Auag. Vale, s. Anm. 3); No-terletsekt von 1385 (tradiert durch A. Roschmann, Hs. Innsbr. Bibl. Dip. 947 S. 117). Eine einge-hende Untersuchung des Komplexee nahm Mill-ner, FS Egger S. 428 ff. vor.
- 168) e e. O. Anm. 4. Vgl. dazu die Bemerkung J. Stadihubers zum Ableßbrief Innozenz' VIII (OHB! 1951/18, 11).
- 189) Ausg. Egger S. 25.
- 179) S. dazu X.
- 171) Menghin-Huter e. e. O. beziehen diese Nennung eilerdings auf St. Peter, doch ist im Text nur von einer e.c. cleste in monts Laent die Rede. Vale hat e. e. O. S. 137 Anm. 2, versucht, die Lao-IV.-Tradition auf Lao IX. (1048 54) umzumünzen, wozu wiederum des Uirichs-Patrozinium beetene paßte (s. XI, 1).
- 172) II Sp. 65 ff., III Sp. 31 ff.
- 173) Die Begehung (s. Anm. 41) führte ze diesem Ergebels.
- 174) S. Anm. 128.
- 175) Pizzinini übersendte mir freundlicherweise seine Gedanken zur Baugeschichte von St. Pater, die er etwas anders eieht: Enteprechend den Resultaten der genannten gemeinsamen Begehung möchte er daran feethelten (wie ich es anfänglich auch tat), daß die unterste Apsis nicht über, sondern unter dem Mauergeviert liegt. Dagegen kann vom Strettigraphischen eo ipso nichts eingewendet werden, well die Schleitung eine Chronologie nicht mehr erkennen iäßt. Auf diese Weise würde der Bergfrit nach der Kapelte errichtet worden sein, wofür insbesondere der Umstand spräche, daß es unverständlich ist, warum im umgekehrten Fall die Kapelte ausgerechnet in diesen hineln gebaut worden sei. Nicht zuletzt würden sich die Bauphasen der Peterskirche auf 2 verringern, was dem zer Verfügung stehenden Zeitraum zwischen dem 14. Jh. und 1485 besser entspräche. entepráche.

entspräche.

Jet eine derartige Aufschlüsselung zugegebenermaßen auch sehr überzeugend, möchte ich meine doch dagegen stellen: Für mich liegt die Apsis über dem Mauergeviert und ist als Urzelle von St. Peter anzusprechen, denn dessen Chor ist genau darüber gebaut. Es wäre unwahrscheinlich, wenn nach dem Niederreißen einer romanischen Kapelle, deren Grundmauern von denen eines Bergirits überlagert wurden, bei der Errichtung einer neuen Kapelle über dem gleichfalls geschleißen Bergirit dieselbe

- in exakt gieldher Achee wie jener längst ver-gessene Kapelienbeu angelegt worden wärs. Es bielbi nur zu hoffen, daß bei einer Nach-grabung dieser Fragenkomplex gelöst werden kann.
- 176) I Sp. 57 ff. u. 68. Eine Übereicht in FS Egger S. 433.
- 176) S. Anm. 140 u. 141.
- 177) Militner II Sp. 37 f., III Sp. 80.
- 179) Derüber het eingehend Vetters, in Anz. Osterr. Akad. d. Wiss., philos.-hist. Ki. 106, 1969 S. 75 ff. gehendelt.
- 180) Nach Eugippius, vita Severini c. 25.
- 181) S. Karwiese OHBI 1972/40, 10.
- 182) Inwieweit Pstrissdorf demete in Mitieldenschaft gezogen wurde, müßte einmet durch eine Gra-bung eußerhetb der Kirche untersucht werden; die Grabung im koneren (e. Anm. 145) acheint dazu nichte erbracht zu haben.
- 183) Zur Belegerung Eugippius S. C. C. 17, 4.
- 184) S. Anm. 183. Teurnia konnte wegen der Beisgerung ebenfalls keine Sendung ebenfalks nach in der Vita aber vermerkt ist. Entweder ist dies darauf zurückzuführen, deß Teurnia eben als die Metrapole (ale Nachfolgerin von Virunum) bedeutender war als Lavant, oder aber Lavant bildele damais gar keinen eigenen Bischofssprengel mehr und war nur nach ein cestellum des Metropoliten von Teurnia; dies ist aber doch zu unwahrscheinlich.
- 185) Teilweise meg ele euch durch die Ureu ge-bildet worden asin; vgl. R. Heuberger, Rällen Im Allertum u. Mittelelter (Schlernechr. 20, 1932) 5, 125 ft.; E. Scheffran CJh 42 / 1955 Sp. 111 ff.
- 186) Schaffran a. a. O. Aligemein kenn man zwar lesen, daß das Ostalpengebiet bis zur Doneu dem Theoderich-Reich eingegliedert gewesen sel, doch erscheint dies zumindest vom Verwaltungstechnischen her eher fraglich (s. dazu H. 15we, in Gebhardt, Hb. der dt. Gesch. 1970 dty 4202, S. 24). Daß Theoderich im Anschluß an Odowaker dieses Territorium beanspruchte, wird eicher zutreffen. wird sicher zutreffen.
- 187) Löwe e. a. O. S. 51 f.
- 186) Die belden diesbezüglichen Stellen (Paulus Diacon., Historia Lengobard. II 4 und der Bischofsbrief vom Jahre 58t an Kaiser Mauritius Tiberius) scheinen Aguntum zu rennen, doch gibt es dabei einige Ungerelmthelten, auf die ich hier aber nicht eingehen kann. Schon Heuberger a. a. O. S. 258 ff. hat gewisse Zweifel geäußert. Auch Osm .Menghin, Tirol Wirtschstudien 26 (FS F. Huter) 19 S. 263 ff. zielt in diese Richtung.
- (89) So zumindeet nach seiner aigenan Ausaege (Brief von 539 an Kalser Justinian I.), die aus propagendistischen Gründen mit Sicherhalt übar-trieben wer (vgl. Hauberger a. e. O. S. 259 I.).
- 190) Pasius Diecon. (s. Anm. 188).
- 191) S. dazu Heuberger s. a. O. S. 261.
- 192) Mon. Germ. Metor. auct. ant. IX 1.
- 193) Geach, tiellene im Mitteleiter 1897 IS. 351 f.
- 194) S. dezu Heuberger a. a. O. S. 252 f. u. gleich unten.
- 195) Peules Diecon. Il 13.
- S. dazu M. Schwater, in Pauly-Wiseowa (Reel-Encycl. = RE) VIII A 1, 1866 Sp. 687. 196)
- 197) Devor hel achon Heuberger a. a. O. 5. 283 gewarnt.
- 198) Mon, Garm, histor, aucl, eni. IV 1; H. Wopfner, Die Relee des Ven, Fort, durch die Osisipen (Schlernschr. 9) 1925.
- 199) | Sp. 99.
- 200) Führer S. 14.
- 201) RES uppl. XII 1870 Sp. 5.
- 202) (V) I a a I c a , woreus volkestymologisch Lead-

echützen od. Lohnschützen entetand (über Lanzieke, Lanziechge, Lancisca), ein Flurname, der nicht nur im Gemeindegablet von Dölsach, aon-dern auch im Isaltzi auftritt (nach Meyer-

Unterforcher a. a. O. S. 13 Anm. 2). Eine Parallele findet eich in Läschitz (Lendorf bei Spittal/Dr.) auf dem Boden des ehemaligen Teurnie (s. Kranzmayer a. a. O. I S. 137).

- 203) Kerwiese OHBI 1972/40, 10.
- 204) Zu den einzelnen Delalis s. Heuberger a. a. O. 5, 143 ff. v. 282 f.
- 205) G. Piccotini, Pro Austria Rom. 23, 1973 5, 9 ff.
- 206) IV 7.
- 207) Paulus Disc. IV. 10.
- 208) Peulua Diac. IV 39: His temporible moruto Tessilone duce Balogriorum filius elus Garibaldus in Agunto a Sciavie devictus est et Baioariòrum termini depragadentur. Resumptie tamen Baloariòvribus et predas ab hostibus excutiunt et hostes de buis finibus peputerunt. Hier ist zu beachten, daß diese Stelle zwar sehr oft, aber meist nicht vollständig zitiart worde; so emtsend die landläufige Meinung, mit dem Jahre 610 sel Oattirol slawisch geworden. In disaem Zusammenhang muß auch darauf hingewiesen werden, daß die Besitzergreifung von Medaria (Paulus Diac. IV 38) durch die Slawen nicht auf Windisch-Matrel zu beziehen ist, sondern auf Maglern, wie die Verbesserung auf Meclaria bewiesen hat (Egger, Frühchristl. Kirchenb. S. 98 ff.).
- 209) rivolum montia Anrasi (s. dazu Heuberger a. a. O. S. 234); es scheint sich dabel um den Mühlbach zu handeln, der von der Anraser Alpe herunterkommt: Tatsächlich muß jedoch der Kristeinbach (Christenbach) gemeint sein, der ja auch epäter eine wichtige Grenze gebildet hat (s. Stolz a. a. O. S. 474, 601 u. 643), sen Name wird woht auf romanische Christen zurückgehen, deren Gebiet er begrenzte (also eine alawiache Nomenklatur, etwa aus Krscna potok entstenden, vgl. Kranzmayer a. a. O. 1 S. 131). Andereraeits gibt es 2 km westlich dieser Linie noch eine slawische Fiur, Plantizen "Waldlichtung"; man wird also nicht mit einer scherfen Grenze zu rechnen haben.
- 210) S. Anm. 150.
- 211) Conversio Bagoerium et Carantanorum 5 (Mon Germ. ecript. IX): dedicaverunt ibl ecclesiam aanctae Mariae (Maria Sasi) et aliam in Liburnie (Teurnia) civitate... et in allia quem plurimis locis.
- 212) S. dazu WiesRecker, Lienz im Mittelaiter, im Lienzer Buch S. 160 i.
- 213) S. Anm. 152.
- 214) a. a. D. S. 161.
- 218) Urkundi, zum eraten Met kurz nech 1076 genannt (e. Wiesfiecker a. a. O. Anm. 19).
- 216) Für die historische Entwicktung der Zeit zwischen Karl d. Gr. und den Gözzern vgl. am besten Wiesflecker s e. O. S. 161 ff. u. E. Zöllner, Gesch. Üsterr. 4 1970 S. 81 ff.
- 217) S. dezu K. Trotter, Geschichti. über Lavent im Mitelalter, OHBI 1927/4 S. 16; a. auch Anm. 290.
- 218) I Sp. 57 ff. m. Abb 17.
- 219) Miltner I Sp. 67 Anm. 22, II Sp. 38. Bitechneumschite mich euf den Ouerrlegel in der Mittedes Grabens eufmerksam, der aus dam sehemaligen Auflager der Zugbrücke entetanden let.
- 220) S. Anm. 13. Zum "Purgstell ob der Kirchen" (Hs. von 1656) s. Meyer-Unterforcher e. a. O. S. 83 Anm. 2; ebenso in der Chronik des Wotkensteiners M. Sittlich von 1600 (s. N. H ö iz I OHBI 1971/39, 5); zum "Altenburgstell" e. Anm. 69. An dieser Stelle ist zu vermerken, daß für Lavant zwei Schlösser bezeugt sind (s. Miltner, FS Egger S. 433 ff.), ein oberes und ein niederes (Trotter e. a. O. S. 22), womit aber wohl die Entwicktung vom Dorf- (Haus-Nr. 1) zum Hochsitz zum Ausdruck kommt; s. VIII.
- 221) S. Knapp, Veröff. Mus. Ferd. 36, 1958 S. 109 rf.
- 222) S. oben u. Anm. 72.
- 223) Od. Tretensieln; auch Tretenbrein ist überliefert (Roschmann S. 130, zit. bei Miltner, FS
  Egger S. 433) ha. Nottz in Erixan, zit. bei MeyerUnterforcher e. a. O. S. 95). Tretenstein kilngt
  wie ein typisch hötischer Burgname (vol. dazu
  Kranzmeyer s. a. O. II S. 147) und könnte in
  dieser Form etwa suf Tratte Almwiese s.J.
  Schatz, Wib. der Tirol, Mundarten II 1955 —

Schlernschr. 120, S. 646) zurückgeführt werden, wobel für die Umlautung der gegenüber Ilegende Trattenberg (1583 Trätenberg, s. Stolz a. a. O. S. 686) als Berg heranzuziehen wäre. 224) S. Anm. 223. Es muß sich hier um keine Verschreibung handein, wie Miltner a. a. O. vermerkt, sondern ist höchstens eine volksetynologiache Umdeutung: Treten- von "treten" und brein von "brain" (s. Schatz a. a. Ö. I 1855 — Schlernschr. 119, S. 108), was man mit Gerste od. ä. auflösen könnte; also ergäbe sich ein "Tritt die Gerste": Ob damit ein Dreschplatz unter freiem Himmel oder etwas Khniliches, das für die Lavanter so aussah, gemeint ist, entzieht sich der Untersuchung. Ich danke Frau Univ.-Prof. M. Hornung für den entsprechenden Hinweis.

- 225) Traiter a. e. O. S. 19.
- 226) Miltner I Sp. 69.
- 227) Militner II Sp. 38 m. Abb. 19. Bitschnau zog am 1. 3. 73 aus der Pellasmauer ein Eisenmesser, das gleichfalla nicht viel hergibt.
- 228) Diesen Hinweis verdanke ich Herrn Bitschnau.
- 229 Trotter e. s. O.
- 230) Auch diesen Hinwels verdanke ich Bitschneu.
- 231) S. Trotter e. e. O. S. 19 M.
- 232) S. Wiesflecker OHBI 1951/19, 6 Anm. 13.
- 233) Wiesflecker a. e. O. (am Ende).
- 234) S. auch oben u. Anm. 100.
- 235) Wiesflecker denkt an die Zeit nach der Übergabe (a. Anm .233).
- 236) Aus diesem Sachverhalt könnte man freilich ein weiteres Argument für Militners Abfolge: Tempel frühchristliche Kapelle mittelalteriliche Kapelle gewinnen, denn es fragt sich, warum man St. Peter nicht neben dem Baumaterial errichtet, sondern dieses erst beiselte geschafft hat; das wäre bei einem mutwiltig zerstörtem Tempel anders gewesen, denn hier hätte zuerst einmal Ordnung gemacht werden müssen. Vgl. aber auch Anm. 175.
- 237) Miltner I Sp. 72 Anm. 34.
- 236) II Abb. 10 (Schnitte AB, GH, IK, LM).
- 239) 11 Sp. 28 f.
- 240) Oder aber man gibt Miltner wiederum recht (a. Anm. 238) und nimmt mit ihm eine romanische Kapelle eie Vorläuferin von St. Peter an. S. auch Anm. 175.
- 241) S. dazu Millner I Sp. 70.
- 242) Bel Miltner II Sp. 32 ff.
- 243) Ausg. Egger 9, 26.
- 244) S. dazu Miltner I Sp. 71.
- 245) Santonino Ausg. Vala S. 136 f.
- 248) Milltner II Abb. 10 (Schnitte CD, IX).
- 247) Ich verweise hier euf die Zusemmenstellungen bei Luchner, Dehio Tirol (s. Anm. 8) u. F. Kellreider OHBI 1892/22, 3 - 4.
- 248) Carinthia i 112 (922) S. 102 I.
- 249) OHBI 1832/10 9. 89.
- 250) S. dezu Widmoser e. a. O. 9. 355. Allerdings wird ea schon 1580 ala barühmtes Bad erwähnt, a. Pizzinini, Oatt. in eiten Ans. 5.
- 251) Ha. 1942, daren Einsicht ich Herrn Noter Dr. H. Röhrecher verdenke
- 232) Zuerst zitiert von Egger OHBI 16. u. Milliner 18. 18. erst denn veröffentlicht im Lienzer Buch S. 202 ff., wiederholt im Ortenemenb. f. Ktn. Fl S. 138 u. in Veröff. Inst. f. Volkskunde. 2, 1967 S. 253
- 253) OHBI 1961/19, 7; der Grund liegt natürlich darin, daß Wieeflecker Aguntum schon für seine Irrige Deutung des Namens De bant (OHBI 1940/14 5. 14) "besetzt" hatte. (Die Form Debent ist freilich erst ab den Jahren um 1700 nachweisbar, ursprünglich lautete es Dewelne, was in der mundartlichen Form Deb'n noch deutlich nachklingt; vgl. auch OHBI 1949/17, 2).

- 254) Zum Ostt. Ortsnamen Lauent "In Feetachr. W. Brandenstein, Innabr. Beltr. zur Kutturwise. 14, 1968 S. 369 ff.
- 255) Enteprechend der Beschreibung im Ortsführer "Matrel in Oatt." o. J. S. 95 (E. Amover) tiegt dieses Lauent (hier Lauend geschrieban) am Bergfuß, Man könnte sich also eine unsprüngliche Bezeichnung \* "in der Lauend" aehr gut vorstellen.
- 256) Es sel denn, man wollte Lavant wegen des int ele selbständige Gründung wie Aguintium innerhalb der Ortenamen-Familie des 2. Jiade. v. Chr. ansehen und ein "Loentum" od. ä. brechließen, wobel hier sogar eine Ahnitchkeit mit Lienz entstünde; dafür spricht aber doch kaum atwas
- 267) S. dazu Alzinger (s. Anm. 36).
- 258) Kranzmayer a. a. O. hat zwel Parallelen ausfindig gemacht: Elemunt ... Enneberg ("dr
  eene Pärg") und Elliskases ["de jenseitigen Häuser"), beide in Ledinien (Marebbe); ich
  kann eine Osttiroler Parallele anfügen: Ellepart (e) südlich Kala, des als "der jenseitige
  reif am Ausgang des Fall Windes (... valls,
  also Tai der Winden", a. Brandstein OHBI
  1932/10 S. 91) als deutlich romanischer Punkt
  sich zu erkennen gibt.
- 259) Pilniue nat, hist. 3, 146; Ittmer. Antonin. 278, 7; Corpus Inser. Lat. III 11485, VI 1589, 32624 b, XVI 98; Ptolemalos-Karla; Milther II Sp. II, IV Sp. 99 (hier let zwar bioß A / . . NT erhelten, doch kann aus Platzgründen nur AG/VNT- ergänzt werden).
- 260) Corpus III 5683 (gafunden in Wasserburg/Inn).
- 281) Mon. Germ. hist. leg. sect. III concil. II/II S. 538 u. Chron. Patr. Grad. (Mon. Germ. acript.) 9, 393.
- 262) Zur Reite des Fortunatus: 11 13, zum Balern-Siswen-Kampf: IV 39.
- (783) Hist. Langob. II 4. Ich werde darüber apäter gesonderf ehhandeln, vgl. Anm. 188.
- 284) Seibetveretändlich ohne das IIIs, denn dieses wer sußerhalb des eigenen Territoriums (insbesondere nach Aufgabe des "cie" Agunium) irrolevent.
- 265) Kranzmayer e. a. O. S. 203 m. Anm. 13 u. Ortsnamenb. f. Kin. I S. 38 Anm. 6.
- 266) Vielleicht ist die Form Ag u ontum als der Verauch einer phonetischen Transkription zu werten, die eußerhalb des eigenen Gebielse euch verständlich wäre, da hier wiedenum nur die Aussprache der Schreibform zugennde gelegen heben dürfte.
- 267) Für das lenitierte -g., das zum Schwelaut wird, ist ein schönes Beisplei das Wort "Schnes": neben lat. nix-nivis, got. snaivs, engl. snow u. ital. newe stehen aftind. snehe, altslew. snegu, franz. neige u. a.; das ahd. sniwan findet seinen Nachhall im mundarit. schneiben, dem litau. snigti (schneil) gegenübersteht, Gute Beispiele bietet auch das Tärkische, dessen Eigenname Erdogan ("Frühgeborener") meist als Erdowan aufgefaßt und geschrieben wird; die Türken übernahmen einst das lat. Wort teguta (Ziegel) und machten daraus ein tugla, was die Griechen wiederum als tuvia verstanden.
- 266) Z. B. Plinius nat. hiet. 3, 147.
- 289) Z. B. Florue II 23.
- 270) lulian orat. Il 60 c.
- 271) Strabo VII 5, 2.
- 272) Alt-celt. Sprechechatz 1898 Sp. 1317.
- 273) Vgl. Krenzmeyer a. e. O. I S. 38.
- 274) Krenzmeyer Im Llenzer Buch S. 205 sieht derin stowen. Einfluß (Lovontu).
- 275 Acta Tirol. I 128 Nr. 367: ecclesise in monte toent dioto sitae: s. dazu euch Trotter a. a. O. S. 18.
- 276) Diesen Hinweis verdenke ich M. Homung.
- 277) Abgesehen natürlich von Rom und Italien sind es viele Belspiele gerade in den Alpen, wo eine solche uralte Tradition sichtbar wird: Ich nenne hier St. Peter in Salzburg, das kurz vor 700 begründet wurde; das Patrozinium dieser Kirche im Schatten des Möndheberges gleich neben dan frühchristlichen (?) "Katakomben" gehört aber wohl schon dem 4.../ 6. Jh. en (vgl.)

- dazu R. Noil, Frühes Christentum S. 86 f.). Die Nachlolgerin von Teurnia, SL Peter im Holz, enthält den Patron gleich im Namen. Einen frühdristlichen Vorgänger hat auch Sl. Peter in Wien (Noil a. a. O. S. 79 f.).
- 278 Auf eine solche Kapelle deutst zumindest die Legende hin (I. V. Zingerte, Sagen aus Tirol 1881 S. 521 Nr. 697, F. Kolireider OHBI 1854/22, 3 - 4 S. 10).
- 279) S. Anm. 171. Das Zusammentreffen der Lec-Tradition, des Patroziniums und der arsien Nennung von 1085/97 ist zu eindeutig, um nur Zufall zu sein; a. dazu auch Trotter a. a. D. S. 18, der aus enderen Gründen suf des 11.Jh. kommt.
- 260) a. a. O. \$. 3.
- 281) S. Anm. 67.
- 282) S. dazu XI. 2.
- 283) Vgf. W. Neumann, M. G. Christeinick (Ktner. Mua. achr. 18, 1986).
- 264) S. Anm. 278.
- 285) Ahnliches Kennen wir auch aus Kämten, v. G. Guglix, Carinthie | 141 (1951) S. 29 f.
- 207) M. Kollreider-Hofbauer, Sagen a. Osti. 1968 S. 200.
- 298) K. Weinheid, Zeitschr. f. Volkakde. (Laipzig)
  - 1895 S. 20 ff.; A. Zingerle, Tirolensia (Beitr. 2. Volks- u. Landeskde, Tirole 1898 S. 123; G. Graber, Volksleben in Ktn. 1834 S. 264 f.; Herold in Hd. Wtb. d. dt. Aberglaubene IX 1938/41 Sp. 1944 ff., ders. a. a. O. 131 (1941) S. 211 ff.; Gugitz a. a. O. S. 229; L. Schmidt, Die österr, Milcher, Fattwirtsch. 1947 S. 275 ff., ders. Arch. Austr. 4/1949 S. 155 f.; A. Dörrer, Der Schlern 1952 S. 136 ff., ders. OHB: 1952/20, 9; F. Helder, (Volks)Brauch im Jahrselauf 1958 S. 219 ff.; C. Swoboda, Lebendiges Brauchtum 1970 S. 70; Pizzinini, Ostt. in aiten Ans. 15.
- 289) Unterschiede wie dieser d\u00fcrten sich besonders in der letzten Zeit ergeben haben, eie zeigen sich auch in den Nachfolge-Prozessionen.
- 290) Otting unterstand ursprünglich der Pfarre Levent, a. Trotter a. a. C. S. 24 m. Anm. 16. Dareus (zusammen mit dem Virgener Widder) ist der genannte Schluß zu ziehen (s. auch Swobods a. a. C.).

  In St. Chrysanthen (Nörsech) gibl es am 3. Sonntag nach Ostern eine Widderversteilgerung, wormt wir also auch hier noch die gleichen Verhältnisse erheiten heben.

- 291) Waschgler OHBI 1971/39, 5; J. Rampold, Pustertal (Südilfr. Landeskde, in Einzelbden. 2) 1972 S. 187.
- 2021 Pizzinial a. s. O.
- 293) Ahnilches geschah 1898 in Grän im Tennheimer Tei wo ein Kuhopfer gelobt wurde, e. Helder e. e. O. S. 222 f.
- 294) So beaonders Dörrer s. g. O.
- 295) Lippert e. e. O. S. 73 m. Tf. 27 u. 49.
- 298) Innebr. Nachr. 17/1905, zit, nach Helder a. e. O.
- 297) 1, Kor. 6, 7.
- 298) Zur Sühnekreft des Blutes s. J. Mos. 17, 11, 299) Halder a. a. O. S. 197 u. 205.
- 300) Wenn der "Virger Widder" z.B. auch erst nach Erlöschen der Peet nach Lavent geführt wurde, so geht es hier doch nur echsinber um ein Denkopter – in Wirklichkeit war er als des erlösende Medium gedecht.
- 301) Herold a. g. O. u. VJ Sp. 1348: Der Widder wurde gevierteilt, gebraien, in einem Korb wieder zusemmengerichtet. peschmückt, geweiht und im Wirtshaus zerhackt, verleilt und gegesen.
- 302) RE II A 1, 1921 Sp. 382 ff.
- 303) S. dazu H. Hapding, Attia seins Mythen u. sein Kuit (RVV I) 1903; Karwiese, Attie in der antiken Kunst, Dise. Wien 1967.
- 304) Hapding e. a. O. S. 188 Anm. 6 Diese Wortlorm in spezieller Verbindung mit einem Opter, die auf das griech. bail o = "niederwerlen, erlegen" zurückgeht, ist wohl in ursächtlichem Zusammanhang mit ähnlichen indoeuropäischen Vorstellungen zu sehen, wie sie sich z. B. in
  - unearem Wurf- in "Wurftisch" (Opfentisch in der Vorhalle der Kirche) erhalten haben, euch wenn men eine sportliche Lassojagd als Uraprung des Wortes ansehen wollte (s. H. Opparmenn in RE V A 1, 1934 Sp. 19). Zum Opfer s. auch Schwann in RE XI 1922 Sp. 2274 II., Krause in RE Suppl. V 1931 Sp. 255 ft. u. Oppermann a. a. O. Sp. 18 ff.
- 305) de arrore profenerum feligionum 27, 8. Firmique lebte im 4. Jh.
- 308) So soil auf dem achmaigratigen Rücken hinter St. Nikolo bei Matrel I. O. ein Mithras-Helligtum gestenden haben (Kollreider-Hofbauer a. a. O. S. 215 ft.).

- 307) Ma. Feicht, Treffen u. St. Barbara in Kin., Zollfeld, Wels, Gemeiniebern in NO, Lauriacum bei Enne, s. Karwiese a. a. O. S. 67 f., 117 f. u. 127 f.
- 308) Situlenkunat zw. Po u. Doneu, Ausstellgakat. 1962 S. 115 Nr. 41 m. Tf. 32.
- 309) Silulenkunst S. 103 Nr. 17 m. Tf. 14.
- 310) Situlankunat S. 118 Nr. 42 m. Tf. 38.
- 311) S. dazu de Vries s. a. O. S. 162.
- 312) de Vries s. e. O. 6. 162.
- 313) Das besagt aber überhaupt nichts, denn von jenem Ort, wo Attis zu erwarten wäre, nämlich dem Friedhof, haben wir bislang ja nur einen minimalen Teil erfaßt, wobet es eich jedesmal um zufällige inschriftenfunde, nicht aber eine systematische Grabung gehandelt hat. Wenn in Lavent Bildwerke bzw. Inschriften des Attis bestanden, so mögen sie auch dem chrietlichen Meißel zum Opfer gefalten sein.
- 3(4) Die oziental. Religionen im röm. Heldentum $^{\rm s}$ , 1989 S. XI u. 65.
- 315) Zitiert nach Cermont e. e. O. S. 65 f. mit Anm.
- 318) Zitlert nech Reunegger e. a. O. 130 S. 224,
- 317) FQhrer S. 10 u. OHBI 1960/18,18.
- 318) Greber a. a. O. S. 13 ff.
- 319) Lienzer Buch S. 205. Einen ganz \u00e4hniichen Gedanken hatte auch F. v. Jurachek, Christi. Kunatbl. 4/1959, S. 111 (Hinwele Vetters).
- 320) Z. B. auf der Decennellenbasis in Rom, E. Rush, Bildlex. zur Topogr. des ant. Rom i 1961 Abb. 227.
- 321) Neeha. a. O. II 1962 Abb. 903 ( (Anaglyphe Trelani).
- 322) Orlitus-Altar (G. Zoega, Beselrillevi ent. di Rome 1856 Vt. 18); E. Esperandieu, Recuell gen. III 1901 Nr. 1737.
- 323) Heider a. a. O. S. 30 f. (St. Jakob I. D.: Rehm u. Weißbrot, Prägraten: Milch, Pritecherial: Milch u. Herbrot, Vinachgau: Milch od. Rehm); Hernung, Mundarfude, Cott. (Dat. Ak, d. Wise.,
- Studien z. 5st.-beir, Diel.kde. 3) 1984 S. 35. 324) S. dezu G. Herzog-Heuser in RE XV 2, 1932 Sp. 1878 ff.

Dr. P. Florentin Nothegger, ofm

# Jahrtausendseier des hl. Ulrich

Genau vor eintausend Jahren, am 4. Juli 973, starb zu Augsburg der hl. Ulrich und wurde schon zwanzig Jahre später heiliggesprochen. Interessanterweise ist das die erste Heiligsprechung, die von einem Papst (Johannes XV.) vorgenommen wurde. Und aus dieser Zeit gibt es bereits eine Lebensbeschreibung des Heiligen, also von einem Zeitgenossen verfaßt und deshalb nüchtern gehalten und nicht von Legenden überwuchert.

Ulrich war ein Deutscher, näherhin ein Schwabe, aus einem Adelsgeschlecht, das sich später Grafen von Dillingen-Kyburg nannte. Im Jahre 690 geboren, kam er als Knabe zur Ausbildung in das Benediktinerstift St. Galien, wurde dann Sekretär des Bischofs von Augaburg, von dem er die Priesterweihe empfing. 923 wurde er selbst Bischof, führfe also lünizig Jahre lang den Hirtenstab. Er baute den durch Brand zerstörten Dom von Augsburg neu, ebenso die Kirche der hl. Afra in Augsburg, bemühte sich um die Heranbildung güter Priester, besuchte die entlegensten Gegenden seiner Diözese auf mühsamen Reisen und nahm sich besonders der Armen und Kranken an. Auch den Klöstern wandte er seine Sorge zu, besonders dem noch heute bestehenden Stift Ottobeuren, wie er selbst immer auch ale Biachof Ordensmann (Benediktiner) blieb.

Die damaligen Regenten des deutschen Reichas, Heinzich I. und Otto I., hatten an Ulrich einen zuverlässigen Helfer, sowohl in Familien- als auch in Reichsangelegenheiten. Vor allem zeichnete sich Ulrich aus, als die Ungarn in Bayern einflelen, raubten, mordeten und brannten. An der Stadt Augsburg, die Ulrich mit einer Mauer befestigt hatte, fanden sie allerdings Widerstand und bald hernach, am 10. August 955, wurden sie von Otto I. auf dem Lechfeld südlich von Augsburg endgüttig besiegt. Dadurch wurde Bayern und euch das westliche Österreich von dieser Gefahr befreit.

Gerade dadurch wurde Uirlchs Name und Verehrung volkstümlich und weit verbreitet. Man nahm in vielerlei Nöten und Krankheiten zu ihm Zuflucht. Besonders galt der Heilige als Reisepatron und als Beschützer vor Unwetter, Sturmkatastrophon und ähnlichen, die Menschen und ihre Habe bedrohenden Elementarereignissen.

Der Heilige wird mit einem Fisch abgebildet. (Siehe hiezu das beigegebene Bild!).



Die gotische Skulptur zelgt den hl. Ulrich mit dem Blachofsstab in der Linken und mit Buch und Fisch in der Rechten.

Die Verehrung des hi. Ulrich verbreitete sich nicht nur im Bistum Augeburg, sondern im ganzen heutigen Deutschland und Österreich, sogar bis Welschtirol. Er ist z. B. Patron der Pfarre Lavis zwischen Selurn und Trient. Zu dieser Verbindung mag der Einfluß Augsburgs als Merktstadt belgetragen heben. Die Augsburger Märkte wurden ja von weither besucht, endererseits kemen die Augsburger Kaufleute z. B. auf die Märkte nach Bozen. Nicht nur Kaufleute, sondern auch die deutschen Könige mögen auf ihren Reisen nach Italien den hl. Ulrich als Petron angerufen haben, sodaß an den Reisewegen vielfach Ulrichskirchen entstanden. Die Benediktiner förderten sicher ebenfalls die Verehrung ihres großen Ordensbruders; In St. Ulrich am Pillersee wirkten z. B. Benediktiner aus Rott in Bayern als

Aber auch anderswo, in bäuerlichen und entlegenan Gegenden, wohin der Einfluß von Augsburg oder der Benediktiner nicht reichte, wurden dem hi. Ulrich Kirchen erbaut und geweiht. In Osttirol sind es drei Kirchen, die ihn zum Patron haben. Lavant, vom Volk zwar wegen der Wallfehrt als Marienkirche angesehen, hat den hi. Ulrich als Kirchenpatron; die heutige Kirche ist freilich erst vor 200 Jahren gebaut worden, aber sie halte eine 1387 erstmals genannte Vorgängerin. Ebenso bestand eine um 1360 in Obertillach, das damals zur Pfarre Anras gehörte, während die heutige 1762 bla 1764 gebaut wurde. Auch die Kirche in Alnet geht auf 1778/79 zurück, hat abar sicher sine Vorgängerin gehabt; einen eigenan Seelsorger erhielt Alnet allerdings erst 1771.

Die heutigen Kirchen in Lavant, Obertillfach und Ainet gehen also sicher auf mittelalterliche Kirchen zurück, die schon den hi. Ulrich als Patron hatten. Warum man ihn gewählt hat, kann man im einzelnen nicht mehr feststellen. Bei Ainet könnte er als Reisepatron für den gefahrvollen Teuernweg angerufen

worden sein, vielleicht auch gegen Hochwasser der Isel und Murbrüche. Interessant ist, daß diese drei Ulrichskirchen Osttirois vor 200 Jahren noch zu drei verschiedenen Diözesen gehörten: Obertilllech zu Brixen, Ainet zu Salzburg, Lavant zu Görz (früher Agulleia). Da diese Diözesangrenzen schon im Mittelatter bestanden, kann man daraus entnehmen, wie angesehen der hl. Ulrich überall war und wie weit sich seine Verehrung schon vor Jahrhunderten verbreitete.



Der Chor der Utrichskirche

Fotos: H. Waschgler